
Jarosław Rominkiewicz

Córki Lykambesa w epigramacie greckim

W kilku epigramatach z  siódmej księgi Antologii Palatyńskiej, zawierającej 
utwory nagrobne, odnajdujemy wyraźne odniesienia do samobójczej śmierci có-
rek Lykambesa. Są to utwory Dioskoridesa (A.P.7.351), Meleagra (A.P.7.352), Ge-
tulikusa (A.P.7.71) i Juliana (A.P. 7.69 i 70). 

Opowieść o tragicznej śmierci Lykambid wiąże się nierozerwalnie z greckim 
poetą jambicznym – Archilochem. Zakochał się on, jak głosi tradycja, w Neobule, 
jednej z córek Lykambesa, zamożnego obywatela Paros. Ta nieszczęśliwa miłość 
miała stać się powodem późniejszej udręki Archilocha i tragedii, która dotknęła 
rodzinę Lykambesa1. 

Lykambes wyraził podobno zgodę na zaręczyny córki i  poety. Jednak osta-
tecznie z przyczyn, których nie znamy, zostały one zerwane i do małżeństwa nie 
doszło2. Tych właśnie faktów dotyczą zapewne dwa zachowane fragmenty poezji 
Archilocha (fr. 172 i 173)3.

1	 Na temat konfliktu między Lykambesem i Archilochem zob. M. H. D. Rankin, The Cologne Pa-
pyrus and Archylochus’ with the Lycambids, „L’antiquité classique” 1975, z. 2, s. 605–611; M. R. Lefkowitz, 
Fictions in Literary Biography: The New Poem and the Archilochus Legend, „Arethusa” 1976, s. 184–185; 
W. Rösler, Die Dichtung des Archilochos und die neue Kölner Epode, „Rheinisches Museum” 1976, s. 289–
310; M. G. Bonanno, Nomi e soprannomi archilochei, „Museum Helveticum” 1980, s. 65–88; A. P. Bur-
nett, Three Archaic Poets: Archilochus, Alcaeus, Sappho, London 1983, s. 83–97; C. Carey, Archilochus and 
Lycambes, „Classical Quarterly” 1986, s. 60–67.

2	 Prawdopodobnie pojawił się godniejszy konkurent, który mógł lepiej zabezpieczyć przy-
szłość Neobule, niż goniący za sławą poeta. Niektórzy komentatorzy upatrują przyczyny w  prze-
kazie Kritiasza (88 B 44 DK), według którego Archiloch był dzieckiem pozamałżeńskim (zob. 
F. Lassere, Les épodes d’Archiloque, Paris 1950, s. 35). Być może Kritiasz uznał, że matka Archilocha, 
nosząca obco brzmiące imię Enipo, była niewolnicą. Trudno jednak uznać za rzecz wiarygodną to, 
że Lykambes zgodził się na zaręczyny swej córki z osobą, której pochodzenia nie znał. C. G. Brown, 
Iambos, s. 50, przyp. 30, [w:] A Companion to the Greek Lyric Poets, red. E. Gerber, Leiden 1997, 
słusznie zauważył, że w stosunkowo niewielkiej społeczności zamieszkującej Paros, ludzie albo byli 
ze sobą spokrewnieni, albo znali rodzinne koligacje sąsiadów.

3	 Numeracja fragmentów według M. L. West, Iambi et elegi Graeci ante Alexandrum cantati, 
vol. 1: Archilochus, Hipponax, Theognidea, Oxford 1989.

Wratislaviensium Studia Classica 
olim Classica Wratislaviensia IV (XXXV) Wrocław 2015



Jarosław Rominkiewicz106

We fragmencie 172 Archiloch ukazuje Lykambesa jako osobę, która, straciw-
szy szacunek swej społeczności, stała się przedmiotem drwin. Poeta jawi nam się 
zatem jako uważny obserwator, winiący za zaistniałą sytuację samego Lykambesa:

πάτερ Λυκάμβα, ποῖον ἐφράσω τόδε; 
     τίς σὰς παρήειρε φρένας 
ἧις τὸ πρὶν ἠρήρησθα; νῦν δὲ δὴ πολὺς 
     ἀστοῖσι φαίνεαι γέλως.  

Ojczulku4 Lykambesie, co wpadło ci do głowy?
Kto rozum ci odebrał nagle?
Rozsądny byłeś dotąd, a teraz – pośmiewiskiem
Dla wszystkich w mieście już się stałeś5. 

Centralne miejsce utworu, z którego pochodzi ten fragment, zajmowała, jak 
uważają współcześni badacze, bajka o lisie i orle, skierowana do Lykambesa6. Za-
chowało się z niej jedynie kilka urywków7. Była ona oparta na motywach bajki 
Ezopa o tym samym tytule8. Za tym, że stanowiła część tego utworu, przemawia 
nie tylko identyczne metrum, ale również informacja przekazana przez Filostra-
tosa (Imag. 1,3), że Archiloch posługiwał się bajkami w typie Ezopowym przeciw 
Lykambesowi. Z bajki Ezopa wynikał następujący morał (epimythion): „Ta bajka 
mówi, że ci, którzy zdradzili przyjaciół, chociaż ujdą zemsty pokrzywdzonych, nie 

4	 Komentatorzy nie są zgodni co do intencji, jakimi kierował się poeta, określając tak Lykam-
besa. Jedni uznają to za przejaw ironii (zob. G. Perotta, B. Gentili, Polinnia. Poesia greca arcaica, 
Messina – Firenze 1965, s. 93). Drudzy widzą tu jedynie nutę humorystyczną (A. P. Burnett, op. cit., 
s. 61). Zdaniem O. Tsagarisa (Self-expression in Early Greek Lyric, Elegiac and Iambic Poetry, Wies-
baden 1997, s. 34) użycie tego rzeczownika może świadczyć o tym, że frazę tę wypowiada córka Ly-
kambesa – Neobule. Może to być również nawiązanie do zwrotu używanego w epice w odniesieniu 
do starszej, niewymienianej z imienia osoby (tak C. Carey, op. cit., s. 60; C. G. Brown, Iambos, s. 56). 
Ostatni z tych uczonych zauważył (Iambos, s. 56), że może to być również nawiązanie do występu-
jącego w epice zwrotu ξεῖνε πάτερ, stosowanego wobec osób pochodzących z innej społeczności niż 
osoba, do której w ten sposób się zwracano. Słowo to mogło zatem oznaczać Lykambesa jako osobę 
wykluczoną ze swojej dotychczasowej społeczności. 

5	 Wszystkie przekłady Archilocha pióra Jerzego Danielewicza (Liryka starożytnej Grecji, War-
szawa 1996). Komentarz do tego fragmentu zob. K. Bartol, Liryka grecka, t. 1: Jamb i elegia, Warsza-
wa 1999, s. 122–125.

6	 Zob. M. L. West, Wschodnie oblicza Helikonu: pierwiastki zachodnioazjatyckie w greckiej po-
ezji i micie, tłum. M. Filipczuk, T. Polański, Kraków 2008, s. 647 i 648.

7	 Fr. 174, 176, 177.
8	 W bajce Ezopa czytamy, że lis i orzeł postanowili zamieszkać w sąsiedztwie, aby zacieśnić 

więzy przyjaźni. Jednak pewnego dnia, kiedy lis się oddalił, orzeł wykorzystał sytuację i  porwał 
z legowiska w zaroślach jego młode, by nakarmić swe pisklęta. Lis nie mógł się odegrać na orle, po-
nieważ gniazdo tego ostatniego znajdowało się na wysokim drzewie. Pewnego razu orzeł pofrunął, 
by zdobyć pożywienie dla piskląt. Udało mu się porwać z pola mięso kozy złożonej w ofierze. Nie 
zauważył jednak, że jego łup tlił się jeszcze. Kiedy wrócił z nim do gniazda, wiatr rozniecił ogień, 
nieumiejące jeszcze fruwać orlęta spadły na ziemię i zostały pożarte przez lisa. 



Córki Lykambesa w epigramacie greckim 107

unikną kary bogów”9. W zmodyfikowanej nieco przez Archilocha wersji tej bajki 
Ezopa lisem był poeta, orłem Lykambes10. Z dużym prawdopodobieństwem mo-
żemy przyjąć, że Archiloch, występujący jako moralista, kierował do Lykambesa 
podobne przesłanie11. 

Lykambesa dotyczy również, jak przyjmuje się powszechnie, fragment 173: 

	 ὅρκον δ’ ἐνοσφίσθης μέγαν 
ἅλας τε καὶ τράπεζαν. 

Przysięgę wielką, daną
Na stół i sól złamałeś12.

Większość badaczy wiąże ten dwuwiersz z zerwaniem przez Lykambesa zarę-
czyn swej córki. Niektórzy proponują jednak inną interpretację. Wspomniana tu 
przysięga mogła dotyczyć przyjaźni. „Wspólny posiłek jest tu aktem wzajemnego 
zobowiązania. Zarówno na Bliskim Wschodzie, jak i w Grecji wspólny posiłek 
równał się potwierdzeniu układu lub porozumienia”13. Konflikt poety z Lykam-
besem można wówczas widzieć szerzej. Lykambes łamiąc świętą przysięgę stał 
się człowiekiem zagrażającym istotnym zasadom obowiązującym w lokalnej spo-
łeczności14. Nie jest więc on dla Archilocha jedynie osobistym wrogiem. Inwekty-
wy Archilocha, występującego w imieniu społeczności Paros, miały doprowadzić 
do zniesławienia rodziny Lykambesa i zrujnowania pozycji, jaką zajmowała ona 
wcześniej15. W ówczesnych kulturach, w których takie pojęcia jak honor i hańba 
odgrywały ogromną rolę, wartość człowieka była bezpośrednio związana z opi-
nią, jaką posiadała o nim jego społeczność16. 

Zgodnie z  antyczną legendą poeta zemścił się okrutnie na Lykambidach, 
opisując swe miłosne przygody z  nimi oraz seksualne upodobania sióstr17. 

9	 Bajki Ezopowe, przełożył i opracował M. Golias, Warszawa 1961, s. 3.
10	 Zob. C. G. Brown, Iambos, s. 59–65.
11	 Zob. T. Karadagli, Fabel und Ainos: Studien zur griechische Fabel, „Beiträge zur klassichen 

Philologie” 135, 1981, s. 14. Zdaniem C. Browna krzywda, jaką orzeł wyrządził lisowi w bajce Ezo-
pa, polegała na pozbawieniu go potomstwa, ta, która spotkała Archilocha, zaś na tym, że Lykam-
bes, zrywając zaręczyny, odmówił oddania poecie za żonę obiecanej mu wcześniej córki. Ponieważ 
w starożytności grecko-rzymskiej głównym celem małżeństwa była prokreacja, Lykambes zrywając 
zaręczyny odmawiał niejako Archilochowi prawa do potomków. Spowodowało to atak Archilocha, 
którego celem stały się potomkinie Lykambesa (zob. C. G. Brown, Iambos, s. 65).

12	 Również Dio Chryzostomos (74,16) pisze, że umowa ta dotyczyła zawarcia małżeństwa: τὸν 
᾿Αρχίλοχον οὐδὲν ὤνησαν οἱ ἅλες καὶ ἡ τράπεζα πρὸς τὴν ὁμολογίαν τῶν γάμων, ὥς φησιν αὐτός.

13	 M. L. West, Wschodnie oblicza Helikonu..., s. 647.
14	 Zob. C. G. Brown, Iambos, s. 58–59.
15	 Ibidem, s. 52.
16	 Por. E. R. Dodds, The Greeks and the Irrational, Berkeley 1951, s. 28 i  nn; A. W. Adkins, 

Merit and Responsibility, Oxford 1960, s. 48, 154–156; K. J. Dover, Greek Popular Morality, Oxford 
1974, s. 236–242.

17	 Przyjmuje się, że dotyczą tego fragmenty 34–36. Również fr. 42, zdaniem M. L. Westa, 
Wschodnie oblicze Helikonu..., s. 643, odnosi się do jednej z Lykambidek, która „uprawia (...) fellatio, 



Jarosław Rominkiewicz108

W najdłuższym zachowanym fragmencie Archilocha18, który jest prawdopodob-
nie opisem sceny miłosnej z młodszą, jak uważa większość komentatorów19, sio-
strą Neobule, poeta ukazuje tę drugą jako kobietę mało atrakcyjną, nienasyconą 
w swej miłosnej żądzy20. Cieszy się, że nie została jego żoną. Dzięki temu nie stał 
się bowiem pośmiewiskiem dla przyprawiających mu rogi sąsiadów i nie doczekał 
się nieudanego potomstwa (ww. 16–27):

	
				    Νεοβούλη[ν μὲν ὦn 
ἄ]λλος ἀνὴρ ἐχέτω· αἰαῖ, πέπειρα δ[ὴ πέλει, 
ἄν]θος δ’ ἀπερρύηκε παρθενήϊον 
κ]αὶ χάρις ἣ πρὶν ἐπῆν· κόρον γὰρ οὐ κ[ατέσχε πω, 
ἥβ]ης δὲ μέτρ’ ἔφηνε μαινόliς γυνή· 
ἐς] κόρακας ἄπεχε· μὴ τοῦτ’ ἐφεῖτ’ ἄν[αξ θεῶν 
ὅπ]ως ἐγὼ γυναῖκα τοιαύτην ἔχων 
γεί]τοσι χάρμ᾽ ἔσομαι· πολλὸν σὲ βούλο[μαι πάρος·
σὺ] μὲν γὰρ οὔτ᾽ ἄπιστος οὔτε διπλόη, 
ἡ δ]ὲ μάλ᾽ ὀξυτέρη, πολλοὺς δὲ ποιεῖτα[ι φίλους·
δέ]δοιχ᾽ ὅπως μὴ τυφλὰ κἀλιτήμερα 
σπ]ουδῇ ἐπειγόμενος τὼς ὤσπερ ἡ κ[ύων τέκω”. 

				N    eobulę,
Inny mąż niechaj bierze. Przejrzała, niestety
Już zupełnie, kwiat także już opadł dziewiczy
I wdzięk dawniejszy zginął; wciąż nienasycona
Do granic zaślepienia doszła ta kobieta.
Pal ją licho! Niech tylko mnie się nie przydarzy,
Bym taką żonę mając przysporzył uciechy
Mym sąsiadom! Ja z tobą pragnę się ożenić.
Ty nie jesteś niewierna ani dwulicowa,
Ona – bardzo przebiegła, moc podstępów knuje
Boję się, żebym dzieci ślepych i wcześniaków
Jak ów pies przysłowiowy w pośpiechu nie spłodził. 

 
Nie wiemy, czy historia dotycząca nieszczęśliwej miłości Archilocha i jego ze-

msty na rodzinie Lykambesa jest prawdziwa. Do dziś wśród komentatorów to-
czą się na ten temat spory. Jedni kwestionują fakt, że Lykambes i jego córki byli 

oddając się jednocześnie od tyłu”. We fragmentach 206–209 Archiloch przypisał Neobule cechy 
typowe dla prostytutki. 

18	 Pap. Colon. 7511, v. 16–27= fr. 196a West². Więcej na temat tego fragmentu zob. K. Bartol, 
op. cit., s. 133–147.

19	 Zob. np. H. D. Rankin, The Cologne Papyrus..., s. 606; C. Carey, op. cit., s. 63, przyp. 13.
20	 Najbardziej radykalną ocenę Archilocha, na szczęście odosobnioną, wystawił R. Merkel-

bach, którego zdaniem poeta z Paros w świetle tego fragmentu jawi się jako „ciężki psychopata”, po-
wracający z upodobaniem w swych utworach do patologicznych zachowań seksualnych (M.  West, 
R. Merkelbach, Ein Archilochos-Papyrus, „Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik” 1974, 14, 
s. 113).



Córki Lykambesa w epigramacie greckim 109

realnymi osobami, nie dostrzegając w twórczości Archilocha żadnych odniesień 
do wydarzeń z  jego biografii21. Drudzy traktują tę historię jako autentyczną22. 
Jeszcze inni, uznając ich za rzeczywiste postaci, odrzucają jednak związany z nimi 
ciąg wydarzeń jako stworzony przez późniejszą tradycję biograficzną23. Najwięcej 
komentatorów opowiada się za umiarkowanym biografizmem24. 

21	 M. L. West, Studies in Greek Elegy and Iambus, Berlin – New York 1974, s. 26–27 uważa, 
że były to postacie typowe dla lokalnego przedstawienia na Paros. Jednym z  argumentów prze-
mawiających za tą koncepcją jest, jego zdaniem, imię i  patrynomikon Lykambesa. Imię Lykam-
bes (Λυκάμβης) kojarzy West z  rzeczownikiem ἴαμβος oraz z  takimi słowami jak np. θρίαμβος, 
διθύραμβος, ἴθυμβος, które związane są z  Dionizosem. Patrynomikon Dotades łączy zaś West 
z  przydomkiem Demeter w  jednym z  hymnów homeryckich (h.Hom.Dem.122). Autor ten doda-
je również, że Arystoteles (fr. 558) wiąże powstanie tyranii na Naksos z  wydarzeniami będącymi 
skutkiem znieważenia bogatego mężczyzny, Telestagorasa, i  jego córek (znamy je również z opisu 
Atenajosa VIII 348b–c). Dostrzegając pewne wspólne elementy pomiędzy tą historią i motywami 
w poezji Archilocha, M. L. West przypuszcza, że na Naksos funkcjonowały tradycyjne przedstawie-
nia podobne do tych, które znane były na Paros. 

22	 Należy do nich choćby C. Carey (op. cit., s. 63–65), który wystąpił przeciwko tezom M. L. 
Westa, podnosząc pięć argumentów. Po pierwsze, skrytykował pomysł łączenia imienia Lykambesa 
ze słowami, mającymi związek z Dionizosem. Zauważył, że w grece funkcjonuje szereg innych słów 
zawierających rdzeń – μβη/-μβος/-μβον, które nie odnoszą się w żaden sposób do pojęć, którymi 
posłużył się West. Za nietrafny uznał również argument dotyczący patrynomikon Lykambesa, wyka-
zując, że takie imię, dotyczące realnej postaci, poświadczają źródła (Euseb. Chron. I.196, wspomina 
o pewnym Messeńczyku, zwycięzcy w biegu w igrzyskach olimpijskich w 740 r. p.n.e.). Po drugie, 
za chybioną uznał paralelę między historią wspomnianą przez Arystotelesa w odniesieniu do po-
wstania tyranii na Naksos a historią Lykambesa i  jego córek. Po trzecie, za tym, że Lykambes był 
postacią realną, przemawia fakt, że pojawia się on w tzw. inskrypcji Mnesiepesa (SEG 15.517.45), 
ukazującej powstanie na Paros ośrodka kultu Archilocha, a datowanej na połowę III w. p.n.e. (wię-
cej o tej inskrypcji zob. C. W. Müller, Legende, Novelle, Roman: dreizehn Kapitel zur erzähländer Pro-
saliteratur der Antike, Göttingen 2006, rozdz. 3, Die Archilochslegende, s. 98–152; D. Clay, Archilo-
chos Heros: The Cult of the Poets in the Greek Polis, „Hellenic Studies” 6, 2004, s. 10–26; S. E. Carrizo, 
Legitimación religiosa de la poética de Arquíloco. La Inscripción de Mnesiepes, „Nuntius Antiquus” 7, 
2011, s. 117–151). Po czwarte, C. Carey zauważył, że zarówno niektóre zachowane fragmenty Ar-
chilocha, jak też wzmianki u innych autorów, świadczą o tym, że poeta atakował w swych jambach 
także inne osoby, które były realnymi postaciami. Nie ma więc podstaw, aby zakładać fikcyjny cha-
rakter pewnych wydarzeń w biografii Archilocha. Wreszcie po piąte, zdaniem tego badacza, ataki 
na Lykambesa, biorąc pod uwagę ich formę i język, wykazują cechy typowe dla słownej napaści na 
realną osobę, a nie na postać fikcyjną.

23	 Zob. np. A. P. Burnett, op. cit., s. 89; A. J. Podlecki, The Early Greek Poets and Their Times, 
Vancouver 1984, s. 49. 

24	 Jak H. D. Rankin, The New Archilochus and some Archilochena quaestions, „Quaderni Urbi-
nati di Cultura Classica” 1978, s. 7–27, który uważa, że stosując konwencję jambiczną Archiloch 
atakował realne osoby, choć pod zmyślonymi imionami. W małych społecznościach, których człon-
kowie świetnie się znali, i  tak wiadomo było, kogo dotyczy krytyka. Przedstawicielami tego nurtu 
są także: F. Bossi, Note al nuovo Archiloco, „Museum Criticum” 1973/1974, s. 14–17; G. Gallavotti, 
Note al nuovo Archiloco, „Museum Criticum” 1973/1974, s. 22–31; J. Van Sickle, The New Erotic 
Fragment of Archilochos, „Quaderni Urbinati di Cultura Classica” 1975, s. 123–155; B. Gentili, Po-
etry and Its Public in Ancient Greece. From Homer to the Fifth Century, tr. T. Cole, Baltimore–Lon-
don 1988, s. 185–190. 



Jarosław Rominkiewicz110

Zgodnie z antycznymi przekazami członkowie rodziny Lykambesa – według 
jednych autorów wszyscy, według drugich tylko niektórzy – nie mogąc znieść 
kalumnii poety oraz hańby, która okryła familię, popełnili samobójstwo25. Nie 
sposób dziś jednoznacznie stwierdzić, czy tradycja ta miała oparcie w rzeczywi-
stych wydarzeniach. Nie można wykluczyć, że Archiloch mógł jedynie powiedzieć 
w  swych jambach coś, co zainspirowało wyobraźnię późniejszych twórców do 
wymyślenia tej tragicznej historii. Na przykład to, że hańba, która okryła Lykam-
besa, była tak wielka, że nie pozostało mu nic innego, jak popełnić samobójstwo26. 

Historia o smutnym losie Lykambid znalazła swoje odzwierciedlenie w grec-
kim epigramacie. Najstarszym, potwierdzającym ją, zachowanym tekstem literac-
kim jest epigram Dioskoridesa (A.P.7.351). Powstał on w drugiej połowie III w. 
p.n.e. 27

Οὐ μὰ τόδε φθιμένων σέβας ὅρκιον, αἵδε Λυκάμβεω, 
     αἳ λάχομεν στυγερὴν κλῃδόνα, θυγατέρες, 
οὔτε τι παρθενίην ᾐσχύναμεν οὔτε τοκῆας 
     οὔτε Πάρον, νήσων αἰπυτάτην ἱερῶν· 
ἀλλὰ καθ’ ἡμετέρης γενεῆς ῥιγηλὸν ὄνειδος 
     φήμην τε στυγερὴν ἔφλυσεν ᾿Αρχίλοχος. 
᾿Αρχίλοχον, μὰ θεοὺς καὶ δαίμονας, οὔτ’ ἐν ἀγυιαῖς 
     εἴδομεν οὔθ’ ῞Ηρης ἐν μεγάλῳ τεμένει. 
εἰ δ’ ἦμεν μάχλοι καὶ ἀτάσθαλοι, οὐκ ἂν ἐκεῖνος 
     ἤθελεν ἐξ ἡμέων γνήσια τέκνα τεκεῖν. 

My, córki Lykambesa, które zyskałyśmy podłą opinię,	
przysięgamy na ten oto grób, świadka przysięgi zmarłych,
że nie zhańbiłyśmy ani naszego dziewictwa, ani naszych rodziców,
ani Paros, najbardziej górzystej z wszystkich wysp.
Mimo to Archiloch rzucił na nasz ród straszną obelgę,
pogłoskę, która rodzi nienawiść. 

25	 Niemal wszystkie źródła mówią o  powieszeniu się. Tragedia ta ukazana jest aż w  pięciu 
różnych wersjach (zob. C. G. Brown, Iambos, s. 50, przyp. 31). Po pierwsze, źródła wspominają je-
dynie o  samobójstwie Lykambesa (np. Hor. Epod. 6, 13; Ov. Ib. 521). Po drugie, o  samobójstwie 
całej rodziny (np. Ov. Ib. 54). Po trzecie, o śmierci Lykambesa i jednej z jego córek (np. Hor. Epist. 
1,19,21–31). Po czwarte, o  samobójstwie córek, bez określenia ich liczby (np. Dioskorides, A. P. 
7.351; Meleager, A.P.7.352; Julian, A.P. 7.70; Ter. Maur. De metris 2456 (= Gramm. Lat. 6.398 Keil). 
I wreszcie, o samobójstwie z uwzględnieniem liczby córek (Julian, A.P.7.70; Getulikus, A.P.7.71).

26	 Zob. C. G. Brown, Iambos, s. 52.
27	 Czas życia tego epigramatyka określa się na podstawie epigramu Dioskoridesa na zmarłego 

komediopisarza Machona (zob. J. Rominkiewicz, Epitafium na cześć Machona (AP VII 708), „Clas-
sica Wratislaviensia” 2004, s. 116–118). Atenajos pisze (XIV 664 a), że Machon był nauczycielem 
Arystofanesa z  Bizancjum, zatem działalność komediopisarza sięgała drugiej połowy III w. p.n.e. 
Na ten sam wiek datowany jest także bardzo krótki i zachowany jedynie fragmentarycznie papirus, 
zawierający wzmianki o samobójczej śmierci Lykambid. Szerzej zob. G. W. Bond, Archilochus and 
the Licambides: a new literary Fragment, „Hermathena” 80, 1952, s. 1–11.



Córki Lykambesa w epigramacie greckim 111

Przysięgamy na bogów i demony, że nie widziałyśmy Archilocha 
ani na ulicach, ani w wielkim okręgu Hery.
Gdybyśmy były rozwiązłe i występne, czy ów
chciałby mieć z jedną z nas prawowite dzieci?28

Z epigramatu wynika, że Dioskorides dobrze znał utwory Archilocha, w któ-
rych poeta występował przeciw Lykambidom29. Epigram ten jest skargą córek 
Lykambesa na okrutny los, jaki spotkał je za sprawą Archilocha. Zaklinają się, że 
nie uczyniły niczego, co mogłoby stanowić podstawę do ataku poety na ich dobre 
imię i przynieść hańbę ojczyźnie oraz rodzicom. Mimo to rzucił on na ich ród 
ῥιγηλὸν ὄνειδος („przejmującą dreszczem obelgę”), rozpuszczając na ich temat 
obraźliwe pogłoski. Czytelnik może odnieść wrażenie, że Dioskorides ocenia jam-
by Archilocha jako zbyt okrutne, opowiadając się po stronie nieszczęsnych sióstr. 
Końcowy fragment epigramatu to sofistyczny argument. Córki Lykambesa zapew-
niają, że gdyby prowadziły się tak, jak zarzuca im się w  jambach, to Archiloch 
nie chciałby, aby jedna z nich została matką jego prawych dzieci. W utworze tym 
nie ma żadnej sugestii na temat samobójczej śmierci Lykambid. Nie da się jednak 
wykluczyć, że już Dioskorides wierzył, że ataki Archilocha na córki Lykambesa 
spowodowały ich śmierć30.

Drugi epigram napisał najprawdopodobniej ponad sto lat później Meleager 
z Gadary31 (A.P.7.352).

Δεξιτερὴν ᾿Αίδαο θεοῦ χέρα καὶ τὰ κελαινὰ 
     ὄμνυμεν ἀρρήτου δέμνια Περσεφόνης, 
παρθένοι ὡς ἔτυμον καὶ ὑπὸ χθονί· πολλὰ δ’ ὁ πικρὸς 
     αἰσχρὰ καθ’ ἡμετέρης ἔβλυσε παρθενίης 
᾿Αρχίλοχος· ἐπέων δὲ καλὴν φάτιν οὐκ ἐπὶ καλὰ 
     ἔργα, γυναικεῖον δ’ ἔτραπεν ἐς πόλεμον. 
Πιερίδες, τί κόρῃσιν ἐφ’ ὑβριστῆρας ἰάμβους 
     ἐτράπετ’, οὐχ ὁσίῳ φωτὶ χαριζόμεναι; 

Przysięgamy na prawicę boskiego Hadesa 
i mroczne łoże tajemniczej Persefony,	
że pozostałyśmy dziewicami aż po grób. Wiele haniebnych słów
wylał na nasze dziewictwo mściwy Archiloch. 
Pięknem swej mowy32 nie opiewał szlachetnych uczynków, 
lecz użył jej by prowadzić wojnę z kobietami.
Muzy, dlaczego skierowałyście jego bezczelne jamby
przeciw dziewczętom, okazując życzliwość bezbożnemu mężowi?

28	 Przekłady wszystkich epigramów, które znalazły się w tym artykule, pochodzą od autora.
29	 Niektórzy badacze uważają, że znana mu była „epoda kolońska”. Zob. G. Nagy, The Best of the 

Achaeans. Concepts of the Hero in Archaic Greek Poetry, Baltimore – London 1999, s. 246, przyp. 3. 
30	 Zob. M. Gabathuler, Hellenistische Epigramme auf Dichter, Borna – Leipzig 1937, s. 81.
31	 Urodził się ok. 140, zmarł zaś ok. 70 r. p.n.e.
32	 Niespotykane użycie rzeczownika φάτις dla określenia piękna literackiego stylu.



Jarosław Rominkiewicz112

Wydaje się, że utwór ten jest inspirowany przedstawionym wyżej epigramem 
Dioskoridesa33. Córki Lykambesa również i tu przysięgają, jednak w bardziej ory-
ginalny sposób, że do końca swych dni zachowały dziewictwo, wbrew temu, co 
pisał o nich w swych oszczerczych jambach Archiloch. Ostatnie dwa wiersze za-
skakują czytelnika. Poeta przesuwa w nich bowiem winę Archilocha na Muzy34. 
Lykambidy zwracają się do nich z żalem, że zesłały natchnienie na Archilocha, 
które ten wykorzystał w bezbożnym celu – oczernienia niewinnych dziewcząt.

Trzecim utworem jest epigram Getulikusa (A.P.7.71). Nie wiemy, kiedy po-
wstał. Jeśli jego autora możemy utożsamiać z Gnejuszem Korneliuszem Lentulu-
sem35, stało się to w I w. n.e.36

Σῆμα τόδ’ ᾿Αρχιλόχου παραπόντιον, ὅς ποτε πικρὴν 
     μοῦσαν ἐχιδναίῳ πρῶτος ἔβαψε χόλῳ 
αἱμάξας ῾Ελικῶνα τὸν ἥμερον. οἶδε Λυκάμβης 
     μυρόμενος τρισσῶν ἅμματα θυγατέρων. 
ἠρέμα δὴ παράμειψον, ὁδοιπόρε, μή ποτε τοῦδε 
     κινήσῃς τύμβῳ σφῆκας ἐφεζομένους. 

Oto nadmorski grób Archilocha, który niegdyś ostrą 
muzę zanurzył jako pierwszy w pełnej jadu żółci,
splamiwszy krwią łagodny Helikon. Wie o tym Lykambes,
opłakujący wisielcze pętle trzech córek.
Wędrowcze, przejdź obok spokojnie,
by nie drażnić os siedzących na jego grobie.

Utwór ten jest ciekawy z kilku powodów. Po pierwsze, nikt inny nie przekazał 
nam informacji o  tym, że grób Archilocha leżał nad morzem37. Po drugie, jest 
to jedyne źródło, które mówi o  trzech córkach Lykambesa. Christopher Brown 
tłumaczy to niezrozumieniem przez tego epigramatyka fragmentu 196a Archilo-
cha38. Nie da się jednak wykluczyć, że Getulikus wprowadził trzecią córkę tylko 
dlatego, że chciał być oryginalny.

33	 Por. A. S. F. Gow, D. L. Page, The Greek Antology. Hellenistic Epigram, t. 2, Cambridge 1965, 
s. 249.

34	 Por. R. M. Rosen, The Hellenistic Epigrams on Archilochus and Hipponax, [w:] Brill’s Compa-
nion to Hellenistic Epigrams, red. P. Bing, J. S. Bruss, Leiden 2007, s. 474.

35	 Konsul z 26 r., stracony w 39 r. na rozkaz Kaliguli za udział w jakimś spisku. Więcej o tej 
postaci zob. F. Skutsch, s.v. Cornelius (220), RE IV, kol. 1384–1386. Na temat jego zainteresowań 
literackich zob. E. Courtney, The Fragmentary Latin Poets, Oxford 1993, s. 345–346.

36	 Zob. D. L. Page, Further Greek Epigrams, Cambridge 1981, s. 50.
37	 D. L. Page, op. cit., s. 56 uznaje jednak Getulikosa za mało wiarygodne źródło w tym zakresie. 
38	 C. G. Brown, Iambos, s. 51, przyp. 32. Getulikus mógł identyfikować interlokutorkę narrato-

ra z początku utworu jako pierwszą z córek, dziewczynę, do której skierowane są kolejne wersy, jako 
drugą, Neobule zaś, o której mowa jest w dalszej części utworu, jako trzecią.



Córki Lykambesa w epigramacie greckim 113

Motyw os siedzących na grobie został prawdopodobnie zapożyczony z epigra-
matu Leonidasa z  Tarentu, poświęconego Hipponaksowi (A.P.7.408)39. Ostanie 
wiersze są przestrogą dla mijających grób przechodniów, by nawet po śmierci nie 
drażnili poety, gdyż może ich dosięgnąć tragiczny los Lykambid.

Mimo że Denys Lionel Page uznał ten epigram za „konwencjonalny, prosty pod 
względem słownictwa i wyrażeń” 40, jedno z użytych w nim słów zasługuje na ko-
mentarz. W wierszu trzecim użył Getulikus przymiotnika ἐχιδναῖος („jadowity”). 
Niektórzy komentatorzy popierają wersję z ᾿Εχιδναῖος41. Ten rzadki przymiotnik42 
odnosiłby się zatem do Echidny, mitycznego potwora, który, według opisu Hezjoda, 
w połowie był młodą kobietą, w połowie zaś cętkowanym wężem43. Przekład tego 
fragmentu epigramatu brzmiałby wtedy nieco inaczej: „jako pierwszy zanurzył muzę 
w Echidnejskiej żółci”. Zdaniem Christophera Browna może to być aluzja do strzał 
Heraklesa, które ten zatruł zanurzając je w żółci Hydry Lernejskiej, będącej według 
Hezjoda (Theog. 313) dzieckiem Echidny i Tyfona. Łącząc wyobrażenie muzy Archi-
locha jako zatrutej strzały z określeniem πρῶτος εὑρέτης, a więc uznaniem poety za 
odkrywcę nowego gatunku literackiego, Getulikus „czyni aluzję do antycznej dysku-
sji na temat etymologii i podstawowego znaczenia jambu”44.

Dwa kolejne epigramy (A.P.7.69 i 7.70), w których znajdujemy wzmianki o Ly-
kambidach, powstały w VI w. Napisał je Julian, prefekt Egiptu za panowania cesa-
rza Justyniana Wielkiego. Oto ich treść: 

Κέρβερε, δειμαλέην ὑλακὴν νεκύεσσιν ἰάλλων, 
     ἤδη φρικαλέον δείδιθι καὶ σὺ νέκυν· 
᾿Αρχίλοχος τέθνηκε· φυλάσσεο θυμὸν ἰάμβων 
     δριμὺν πικροχόλου τικτόμενον στόματος. 
Οἶσθα βοῆς κείνοιο μέγα σθένος, εὖτε Λυκάμβεω 
     νηῦς μία σοι δισσὰς ἤγαγε θυγατέρας. 

Cerberze, ujadający przeraźliwie na zmarłych,
bój się teraz i ty strasznych zwłok.
Nie żyje Archiloch. Strzeż się ostrego oddechu 
jego jambów, zrodzonego z pełnych gorzkiej żółci ust.
Znasz wielką moc jego krzyku, odkąd 
jedna łódź przywiozła ci dwie córki Lykambesa.

39	 Por. D. L. Page, op. cit., s. 56.
40	 Ibidem, s. 55.
41	 Zob. D. L. Page, op. cit., s. 60; C. G. Brown, Arrows and Etymology: Gaetulicus’ Epitaph for 

Archilochus, „Classical Philology” 96, 2001, s. 429–432.
42	 Przymiotnik ten potwierdzony jest u Call. fr. 515, który użył go w odniesieniu do Cerbera 

jako potomka Echidny (zob. D.  L. Page, op. cit., s. 56).
43	 Zob. Theog. 298–300. Zdaniem Hezjoda (ww. 287–288, 295–298) ojcem Echidny był Chry-

saor (syn Posejdona), matką zaś córka Okeanosa – Kalliroe. Echidna żyła razem z Tyfonem w ja-
skini w  kraju  Arimów (ww. 304–306). O Tyfonie pisze też Strabon, zob. M. Wróbel, Strabonowa 
opowieść o Tyfonie, „Classica Wratislaviensia” 2004, s. 156–159.

44	 Tak C. G. Brown, Arrows..., s. 431.



Jarosław Rominkiewicz114

Νῦν πλέον ἢ τὸ πάροιθε πύλας κρατεροῖο βερέθρου 
     ὄμμασιν ἀγρύπνοις, τρισσέ, φύλασσε, κύον. 
εἰ γὰρ φέγγος ἔλειπον ἀλυσκάζουσαι ἰάμβων 
     ἄγριον ᾿Αρχιλόχου φλέγμα Λυκαμβιάδες, 
πῶς οὐκ ἂν προλίποι σκοτίων πυλεῶνας ἐναύλων 
     νεκρὸς ἅπας φεύγων τάρβος ἐπεσβολίης; 

Teraz bardziej niż kiedykolwiek strzeż czujnym wzrokiem
bram srogiej otchłani, psie o trzech głowach.
Jeśli bowiem córki Lykambesa porzuciły jasność, 
aby uciec przed złośliwymi jambami okrutnego Archilocha,
czy bram mrocznej siedziby nie zechcą opuścić 
wszyscy zmarli, uciekając ze strachu przed złośliwą gadaniną?
	

Utwory te umieszczono w księdze zawierającej epigramy nagrobne. Nie są to 
jednak epigramaty typowe dla tego gatunku. Poeta nie posługuje się w nich bo-
wiem charakterystycznym motywem, jakim jest wywołanie u czytelnika wraże-
nia, że znajduje się przy grobie zmarłego. Nie ma w nich w ogóle jakiejkolwiek 
wzmianki o  grobie. Oba epigramy łączy postać Cerbera. W pierwszym Julian 
ostrzega bestię przed Archilochem, który niedawno zmarł i udaje się do Hade-
su, co samo w sobie jest dość zabawne. Przestrzega strażnika świata podziemne-
go przed jambami poety, których siłę poznał już z chwilą przybycia do Hadesu 
Lykambid. W drugim utworze, uprzedzając Cerbera o  rychłym pojawieniu się 
w Hadesie Archilocha, Julian wzywa τρισσέ κύον do wzmożonej czujności w pil-
nowaniu bram wiodących do krainy zmarłych. Obawia się bowiem, że tak jak 
kiedyś córki Lykambesa wybrały śmierć zamiast życia, uciekając przed złośliwymi 
jambami poety z Paros, tak teraz zmarli, ze strachu przed pełnym jadu językiem 
Archilocha, mogą chcieć wrócić do świata żywych.

Pięć przedstawionych wyżej epigramów łączy motyw tragicznej śmierci Ly-
kambid. Jedynie u Getulikusa mamy wyraźne nawiązanie do popełnionego przez 
nie samobójstwa. Takie rozwiązanie sugeruje również, zwłaszcza w  drugim ze 
swych epigramatów, Julian. W pozostałych utworach nie znajdujemy żadnych 
aluzji do samobójczej śmierci Lykambid. 

Wszystkie te epigramy zawierają krytyczną ocenę jambów Archilocha, jako 
zbyt brutalnych i okrutnych wobec córek Lykambesa. Niewątpliwie najsurowszym 
krytykiem Archilocha, wśród autorów prezentowanych epigramów, jest Getuli-
kus. Uznał go bowiem za intruza w spokojnym dotąd Helikonie, który za sprawą 
Archilocha został zbrukany krwią Lykambid. Poeta z Paros jest więc dla Getuli-
kusa „mordercą”, który, używając broni w postaci swych jambów, doprowadził do 
śmierci niewinnych dziewcząt. 

Uniwersytet Wrocławski
Instytut Historii Państwa i Prawa

ul. Kuźnicza 46/47, 50-138 Wrocław



Córki Lykambesa w epigramacie greckim 115

The daughters of Lycambes in Greek epigrams

 Abstract

The article is devoted to the presentation of the suicides of Lycambes’ daughters in Greek epi-
grams. This is represented in five works: Dioscorides (A.P. 7.351), Meleager (A.P. 7.352), Gaetulicus 
(A.P. 7.71) and Julian (A.P. 7.69 and 70). The author refers in his introduction to the ancient histori-
cal tradition of the love between Archilochus and Neobule, one of Lycambes’ daughters. After the 
engagement was broken off by Lycambes, the poet took revenge on his daughters, describing his 
amorous adventures with them and their sexual  preferences. In accordance with the ancient legend, 
the daughters of Lycambes, unable to live with the shame which befell their family as a result of Ar-
chilochus’ defamatory iambs, committed suicide. The above-mentioned epigrams include the motif 
of the daughters’ tragic deaths. Only in Gaetulicus do we have a clear reference to their suicides. 
This is also suggested by Julian, especially in the second work of his cited above. All the epigrams 
also contain a critical assessment of Archilochus’ iambs as excessively harsh and cruel towards Ly-
cambes’ daughters. Archilochus’ harshest critic was Gaetulicus, for whom the poet from Paros was 
a ‘murderer’, who using his iambs as a weapon drove innocent girls to their deaths.

Key words: 	 Archilochus, iamb, Lycambes, epigram, Dioscorides, Meleager, Gaetulicus, Julian 
prefect of Egypt.


