
27

Masyw górski Ałchana znajduje się w Rejonie Duldurgińskim na terenie 
Agińskiego Okręgu Buriackiego w Kraju Zabajkalskim w Federacji Rosyjskiej. 
Obejmujący w sumie 138 tys. hektarów masyw wznosi się na pograniczu sy-
beryjskich lasów borealnych i dauryjskiego stepu. Najwyższy punkt masywu, 
szczyt Ałchanyn Oroj, liczy 1664 m n.p.m. Ałachanę porasta las, pełen ma-
lowniczych, wulkanicznych skał, grot i urwisk, mineralnych źródeł, niewiel-
kich wodospadów i jezior w powulkanicznych kraterach. Charakteryzuje się 
również bogactwem fauny i fl ory – występuje tam 340 gatunków roślin, w tym 
ponad 180 mających walory lecznicze, 160 gatunków owadów, 6 gatunków 
płazów i gadów, 95 gatunków ptaków, 23 gatunki ssaków, 17 gatunków ryb. 

Masyw jest tradycyjnym miejscem obrzędowym. Historia Ałchany sięga 
odległych czasów przedbuddyjskich. Biorąc pod uwagę niezwykłe walory 
krajobrazowe i przyrodnicze oraz ciekawą historię, a zwłaszcza jej aspekt 
religijny, w 1999 r. podjęto decyzję by otworzyć na terenie masywu park 
narodowy i stworzyć w jego granicach ścisły rezerwat przyrody.

Artykuł jest jednym z efektów realizowanego w ostatnich pięciu latach 
autorskiego projektu badawczego „Lokalne konteksty tożsamości społecznej 
i kulturowej a doświadczenie biografi czne mieszkańców Syberii Wschodniej”. 
Szeroko rozumianym polem badań oraz ich teoretycznych odniesień były pro-
blemy socjologii i antropologii społeczności lokalnych, biografi i, tożsamości 
kulturowej, pogranicza cywilizacyjnego i kulturowego. W tym kontekście 
zbadano m.in. biografi e represjonowanych buriackich lamów buddyjskich, 
lokalną i regionalną pamięć o nich oraz ich kulturową rolę w ramach bada-
nego regionu i poszczególnych współtworzących go społeczności lokalnych. 
Badania prowadzono z zastosowaniem szeroko pojętych metod jakościowych1. 

1 Za metody jakościowe badań uważam tu za Anna Wyką, m.in. otwarty wywiad pogłę-
biony, metodę biografi czną, czyli autobiografi e ustne, pamiętniki, a także inne doku-
menty osobiste, obserwację uczestniczącą, zarówno jawną, jak i ukrytą wraz z jakościo-
wymi technikami analizy treści, zob. A. Wyka, Badacz społeczny wobec doświadczenia, 
Warszawa 1993, s. 11, 20–25.

Masyw górski Ałchana 
jako pole konstruowania i manifestacji buriackości 

Albert Jawłowski 
Instytut Stosowanych Nauk Społecznych, 

Uniwersytet Warszawski

Zeszyty Etnologii Wrocławskiej nr 2017/1(26), ISSN 2084-560X

doi:10.23734/zew.2017.27.46



28

W ramach projektu, w latach 2013–2014, przeprowadziłem badania na terenie 
Agińskiego Okręgu Buriackiego. W sumie było to 25 tematycznych wywia-
dów narracyjnych dotyczących biografi i represjonowanych lamów i ich dzia-
łalności w okresie do 1991 roku. Ponadto została przeprowadzona kwerenda 
biblioteczna oraz analiza dostępnych materiały archiwalnych, prasowych i wi-
zualnych. Niniejszy artykuł powstał przy okazji zbierania i opracowywania 
materiałów dotyczących nieofi cjalnych praktyk religijnych odbywających się 
w latach 1956–1991 na terenie współczesnego parku narodowego „Ałchanaj”. 
Jego treść jest próbą przekrojowej analizy i opisu sensów i znaczeń, nada-
wanych im przez miejscową ludność. A także ich zmian w różnych okresach 
historycznych, z uwzględnieniem zmieniającej się specyfi ki masywu Ałchana 
od czasów przedbuddyjskich, poprzez pojawienie się zinstytucjonalizowanej 
religii buddyjskiej, okres sowiecki i odrodzenie instytucji buddyjskich oraz 
początków turystyki masowej w dwóch pierwszych dekadach XXI wieku.

Zacznijmy od krótkiego opisu okoliczności, w których Ałchana stała się 
istotną przestrzenią kultu buddyjskiego. W tym wypadku fakty historyczne 
przeplatają się z obejmującymi również okres przedbuddyjski mitami i legen-
dami, które współtworzą sakralną narrację tego obszaru. Już sama nazwa ma-
sywu wskazuje na jego pierwotne, kultowe funkcje. Słowo Ałchana ma mon-
golskie źródła i wywodzi się z nazwy Ałag-chaan (Wielobarwny/Pstrokaty 
Władca). Pojęcie „chaan” wpisane w nazwę masywu wskazuje, że od dawna 
pełnił w regionie funkcję naczelnego miejsca kultu, dominującego w przestrze-
ni sakralnej. Ponadto uosabiał naczelne duchy rządzące nie tylko rozciągającą 
się wokół przestrzenią, ogniskując inne pomniejsze miejsca kultu, lecz także 
cały świat przyrody nasycony sakralnym sensem i znaczeniami. Tego typu 
funkcja wyrażona jest w toponimice wielu innych analogicznych miejsc, które 
możemy znaleźć nie tylko w Buriacji, lecz także w innych obszarach obej-
mujących szeroko rozumianą kulturę mongolską. Przykładem może być góra 
Chentej chaan w Mongolii, Chaan Uuła w Rejonie Okińskim czy Chumuun-
chaan w Rejonie Selengińskim Republiki Buriacji. 

Istnieją różne wersje buddyjskiego mitu założycielskiego masywu Ałchana. 
Znaczenia, interpretacje i sakralne narracje Ałchany są w dużym stopniu 
związane z działalnością lamów odległego o mniej więcej sto kilometrów 
Dacanu Agińskiego. To oni rozpowszechnili jeden z najpopularniejszych wa-
riantów mitu Ałchany, oparty na treści tekstu: Legenda o Górze Ałchanie – 
pomnażającej cnotę świątyni Śri Czakrasamwary. Zapis tekstu w języku sta-
romongolskim przechowywany jest w archiwach zabytkowych pism Instytutu 
Mongolistyki, Buddologii i Tybetologii Syberyjskiego Oddziału Rosyjskiej 

Albert Jawłowski 



29

Akademii Nauk w Ułan-Ude. Zgodnie z jego treścią, kluczową rolę w rozwo-
ju buddyjskiego kultu na Ałchanie odgrywa buriacki lama o imieniu Szagdar, 
szerzej znany jako Namnane-lama. Wiele faktów składających się na życiorys 
tego człowieka znamy również dzięki jego uczniowi Agwanowi Dorżijewowi, 
jednemu z najważniejszych, buriackich działaczy religijno-narodowych2. 
Mimo to biografi a Namnane/Szagdara zlewa się z legendą, fakty historyczne 
gładko przechodzą w hagiografi czną opowieść.

Wiemy z całą pewnością, że człowiek ów urodził się mniej więcej pod koniec 
lat 30. XIX w. w okolicach współczesnej wioski Borżigantaj, w rejonie mogoj-
tujskim, na terenie Kraju Zabajkalskiego. To właśnie tam, nad brzegami rzeki 
Onon, wypasał swoje stada jego ojciec, Uridchyn. Wiadomo też, że Uridchyn 
posłał swego syna Szagdara, nazwanego później Namnane-lamą, do pobliskiej 
szkoły przyklasztornej w Dacanie Cugolskim, będącym wówczas centrum 
kulturalnym i edukacyjnym emanującym na stepowy obszar ówczesnego po-
granicza imperium Romanowów i podupadającego państwa Qing. W tamtym 
czasie w Cugole drukowano księgi w języku tybetańskim i staromongolskim, 
rozwijano nauki medyczne i sztuki plastyczne. W 1845 r. powstała tam jed-
na z największych szkół fi lozofi i buddyjskiej na terenie Syberii Wschodniej. 
Po wielu latach nauki Szagdara ofi cjalnie uznano za lamę i dołączono do spisu 
duchownych buddyjskich zatwierdzonych przez państwo rosyjskie. Nadano 
mu wówczas imię Żanczib Od (Promień Oświecenia), co wskazuje na to, że 
współcześni już wtedy uznawali go za zaawansowanego tantrystę. Około roku 
1860 otrzymał stopień gebszi-lamy i został nauczycielem fi lozofi i oraz dok-
tryny buddyjskiej. Po jakimś czasie pracy w cugolskiej przyklasztornej szkole 
postanowił pogłębić praktykę tantryczną i poprosił o pozwolenie udania się na 
Ałchanę, gdzie zamierzał zająć się medytacją – najprawdopodobniej chodziło 
o dość popularną wśród buriackich lamów praktykę Jamantaki. Mimo że bud-
dyzm już od przeszło stu lat rozprzestrzeniał się na terenie etnicznej Buriacji, 
Ałchana wciąż pozostawała miejscem zdominowanym przez kulty szamań-
skie. Na podstawie trudnych do zweryfi kowania, mocno zmitologizowanych 
przekazów, szacuje się, że w tamtym okresie mogło tam działać nawet ponad 
trzydziestu szamanów cieszących się dużym autorytetem wśród okolicznej 
ludności. Prawdopodobnie po około rocznym pobycie na Ałchanie Namnane-
lama udał się do Tybetu i Mongolii. Po powrocie w rodzinne strony, zgodnie 

2 A.L Dorzhiev, Kratkoie zhizneopisanie Namnane lamy mogushchestvennogo yogina 
i siddha. Postizhenie i voshvalenie dostochtimogo Uchitela – vladiki osushchestvlen-
noy svyatosti Zhanchub Sul’tim Palzanpo, nazyvaemoe „Lunn’yi svet raskryvshegosya 
druga zhasmina sverkayushchey blagoy sud’by”, tł. E. Bolotova, Ulan Ude 2010.

Masyw górski Ałchana jako pole konstruowania i manifestacji buriackości



30

z różnymi wariantami legendy, miał władać magiczną mocą, a przede wszyst-
kim panował na siłami przyrody. Po krótkim pobycie w Dacanie Cugolskim 
wrócił na Ałchanę, gdzie – jak głosi jego zmitologizowany żywot – spotkał 
się z miejscowymi szamanami i zmusił ich do jej opuszczenia. (W niektórych 
wersjach mitu Namnane-lama miał stoczyć pojedynek z najsilniejszą szaman-
ką działającą na terenie Ałchany i dopiero zwycięstwo nad nią skłoniło pozo-
stałych szamanów do opuszczenia świętego masywu). Następnie w asyście 
lamów z dacanu agińskiego Namnane odprawił obrzędy oswojenia Ałchany. 
Zgodnie z różnymi wersjami opisu przejęcia Ałchany przez buddystów, tam-
tejsi szamani po zejściu w doliny osiedlili się nad brzegami rzek Aga i Onon. 
Według zapisanej legendy wydarzenia te miały miejsce w roku drewnianej 
krowy, w okresie piętnastego rabżuna3, czyli około 1865 roku. Zakłada się, że 
od tamtej pory można datować początek instytucjonalnego kultu buddyjskiego 
na Ałchanie. Kult buddyjski jest więc na Ałchanie zjawiskiem stosunkowo 
niedawnym. Dodajmy przy okazji, że ostatecznie szamani wcale nie porzucili 
świętego masywu, choć od tamtego czasu jego ofi cjalnie uznana symbolika 
stopniowo przybiera formy buddyjskie4. 

Defi cyt niezmitologizowanych informacji na temat tego, co w okresie 
przedsowieckim rzeczywiście działo się wokół świętych miejsc masywu 
Ałchana, utrudnia badanie zmian religijnych, ideologicznych, kulturowych 
sensów i znaczeń w jego obrębie, co oczywiście nie czyni ich niemożliwymi. 
Jak już zostało powiedziane, Ałchana była miejscem kultów szamańskich, 
do dziś niewygasłych w jej obrębie. Problem synkretyzmu buriackiego bud-
dyzmu i kultów szamańskich jest w zasadzie tematem nie tylko na odrębny 
artykuł, ale nawet szerokie badania, które należałoby zwieńczyć pokaźnych 
rozmiarów opracowaniem. W tym miejscu poprzestańmy na kilku podstawo-
wych informacjach bezpośrednio dotyczących interesującego nas obszaru.

W górnych partiach masywu Ałchana znajduje się trzynaście szczytów, 
które odpowiadają opiekuńczym duchom miejsca. Podstawową aktywno-
ścią o charakterze obrzędowo-modlitewnym jest w tym przypadku goroo5. 

3 Tybetańsko-mongolska miara czasu (tyb. rab-dziung). Jeden rabżun składa się z sześć-
dziesięciu lat.

4 Por. M.C. Itigilova, Problemy ekoturizma na teritorii natsionalogo parka „Alhanay”, 
[w:] Mir buddiyskoy kultury. Materialy miezhdunarodnogo simpoziyuma 10–14 sent-
yabrya 2001 g. Aginskoye – Ulan – Ude – Chita, Chita 2001.

5 Goroo (tyb. ‘khor – koło, krąg) to obrzędowo-modlitewne przejście po okręgu zgodnie 
z kierunkiem ruchu słońca. Przejście najczęściej odbywa się wokół świątyń, klasztorów, 
stup i przyrodniczych świętych miejsc.

Albert Jawłowski 



31

Odwiedzający Ałchanę zazwyczaj praktykują tzw. małe lub wielkie goroo. 
Trasa małego zaczyna się w miejscu, gdzie przebiega granica ścisłego rezerwa-
tu przyrody. Dalej wiedzie szlak znaczony świętymi miejscami przyrodniczy-
mi i obiektami architektonicznymi. Są to m.in.: Demczog-sume (dosłowownie 
świątynia Demczog/Samwary), nieopodal rozmieszczone są kempingi, stoiska 
z pamiątkami i jedzeniem, uwagę zwraca również posąg Buddy Medycyny, 
który ufundował i poświęcił tybetański hierarcha Esze Lodoj Rinpocze; wzgó-
rze Munche-zuła (Świeca Wieczności); Naro Hadżod (świątynia Wadżradakini) 
Munchyn Arszan (Źródło Wieczności); Dajanej ger (domek praktyki medytacji 
i skupienia – zgodnie z wersją promowaną przez agińskich lamów w tym miej-
scu praktykował Namnane-lama); Uuden-sume (świątynia Wrota Szczęścia); 
Zagurdi (szczelina w skale Świat Pośredni); jaskinia Echyn Umaj (Brzuch/
Łono Matki) i kilka innych znaczących miejsc znajdujących się na tak zorien-
towanej trasie. Małe goroo można wypełnić w ciągu jednego dnia.

Wielkie goroo liczy 108 km, a jego przejście w zależności od tempa mar-
szu zajmuje do trzech dni. Jego trasa biegnie wokół całego łańcucha górskie-
go. Oprócz obejścia całego obszaru Ałchany i odwiedzenia miejsc składają-
cych się na małe goroo, wielkie goroo wymaga również wejścia na szczyt 
Ałchanyn oroj6. Jak nietrudno się domyślić, granica między wypełnieniem 
obrzędów małego i wielkiego goroo, a np. turystyką krajoznawczą bywa trud-
na do jednoznacznego określenia. Przyjrzyjmy się w tym kontekście dość 
ciekawemu i niejednoznacznemu okresowi sowieckiemu. 

W tamtym czasie zarówno kulty szamańskie, jak i buddyzm na terenie 
Ałchany zostały niemal całkowicie wymazane z praktyk społecznych miesz-
kańców regionu. Okresem przełomowym była całkowita likwidacja dacanów 
i buddyjskich instytucji religijnych w latach 30. ubiegłego stulecia. Starsi miesz-
kańcy okręgu agińskiego twierdzą, że kult buddyjski powrócił nieofi cjalnie 

6 Uważa się, że oprócz funkcji sakralnych, przez całe wieki szczyt służył za punkt ob-
serwacyjny, a zarazem pograniczną wartownię. Miejscowi krajoznawcy z głębokim 
przekonaniem dowodzą, że właśnie Ałchanyn oroj był miejscem duchowej inicjacji Te-
mudżyna. Przyszły wódz Mongołów miał tam połączyć swoją energię życiową z siłami 
reprezentowanymi przez niebiańskie bóstwo Tengri. Warto w tym miejscu wspomnieć 
również o tym, że większość potoków, które wypływają ze źródeł znajdujących się na 
obszarze masywu Ałchana wpada do rzeki Onon. Zgodnie z treścią kroniki Raszida 
ad Dina w Dolinie Ononu miał się urodzić Temudżyn/Czyngis-chan. Stąd wynikają 
konstruowane na szeroką skalę symboliczne związki twórcy imperium mongolskiego 
z Ałchaną, a za jej pośrednictwem z całym okręgiem agińkim oraz powracające co jakiś 
czas ideologiczne spory i dyskusje na temat autochtonicznego pochodzenia Czyngis-
chana i Ałchany jako jego „świętej ojczyzny”. 

Masyw górski Ałchana jako pole konstruowania i manifestacji buriackości



32

na Ałchanę po roku 1956. Wiążą to m.in. z powrotem miejscowych lamów 
pochodzących z rejonu duldurgińskiego, gdzie znajduje się masyw. Tylko z po-
bliskiej miejscowości Ałchanaj, oddalonej około 20 km od granic parku naro-
dowego, wywodziło się co najmniej trzech lamów, którzy po przejściu przez 
sowieckie łagry, a następnie przymusowym pobycie poza okręgiem agińskim 
zaczęli wracać w rodzinne strony po 1956 r. i zajęli się działalnością obrzędową 
oraz lekarską. Byli to Zundy-Żamso, Żimba-Żamso i Gałsan-Żamso. Biografi a 
każdego z nich daje bardzo ciekawy obraz nie tylko półofi cjalnego działania 
buddystów w różnych okresach istnienia ZSRR czy pokoleniowego doświad-
czenia buriackiego duchowieństwa, lecz także ukrytych praktyk kulturowych 
umożliwiających zachowanie ciągłości tradycji lokalnej kultury.

Mieszkańcy miejscowości Ałchanaj wspominają m.in. o obrzędach sog-
szid, które odbywały się zazwyczaj o świcie 25. dnia, pierwszego letniego 
miesiąca (zgodnie z kalendarzem księżycowym). W największym skrócie 
święto w lokalnym wariancie poświęcone jest naczelnemu bóstwu Ałchany – 
Demczog/Samwarze i symbolizuje wertykalne połączenie nieba i ziemi wraz 
ze wszystkimi błogosławieństwami, które temu towarzyszą. Obrzędy prowa-
dzano w wyższych partiach masywu obok miejsca zwanego „Chram Worota” 
(Świątynna Brama). Jest to szeroka szczelina w skale wulkanicznej przypo-
minająca wrota lub niewielki tunel. Zdaniem mieszkańców wioski Ałchanaj 
święto zaczęto w miarę regularnie odprawiać właśnie po 1956 roku. Aktualnie 
święto ofi cjalnie przeprowadzają agińscy lamowie. 

Ta wersja została opisana również przez miejscowego krajoznawcę i pisa-
rza Wiktora Baldorżijewa oraz jego współpracownika Sodbo Eszisambujewa, 
z którym dodatkowo przeprowadziłem wywiad tematyczny dotyczący tra-
dycji obrzędowych na Ałhanie przed 1991 rokiem7. Wersję tę potwierdza-
ją inni miejscowi rozmówcy, którzy wspominają, że mieszkańcy wiosek 
Ałchanaj, Taptanaj oraz pełniącej funkcję centrum rejonowego, miejscowości 
Duldurga odwiedzali masyw w celach obrzędowych mniej więcej od „czasów 
Chruszczowa”, co potwierdzałoby wpływ powrotu miejscowych lamów po 
1956 r. na nieofi cjalną, ale zorganizowaną aktywność obrzędową na Ałchanie. 
Niemniej jednak przy tej okazji nie sposób nie odnieść się do możliwego 
wpływu na narrację miejscowych rozmówców, jaki wywierają lokalni liderzy 
opinii i regionalni wytwórcy pamięci zbiorowej, za których zdecydowanie 
należy uznać m.in. Baldorżijewa i Eszisambujewa. Wydaje się, że między ich 
wersją lokalnej historii a sposobem w jaki jest ona pamiętana przez pokolenie, 

7 V. Baldorzhiev, S. Eshisambuev, Alkhanay. Mir vechnogo blaga, Chita 2003, s. 5–6.

Albert Jawłowski 



33

które znalazło się w tzw. sytuacji świadka zachodzi relacja zwrotna8. Z jed-
nej strony lokalni krajoznawcy zbierają opowieści świadków, a z drugiej ich 
późniejsze artykuły w lokalnej prasie czy książki krajoznawcze i memuary 
wytwarzają formę oraz hierarchię ważności zapamiętywanych faktów wraz 
z ich interpretacjami i sensem9.

Przestrzenny zasięg pamięci o Ałchanie, jako o miejscu szczególnym, 
budzącym skojarzenia i emocje związane z doświadczeniem sacrum sięga 
jednak znacznie dalej niż tylko okoliczne wioski i obejmuje obszar całego 
okręgu agińskiego. W rozmowach przewija się m.in. wątek wyjeżdżania na 
Ałchanę z namiotami, ofi cjalnie w celach turystycznych, za którymi w rze-
czywistości kryły się motywy religijne lub quasi-religijne. Rozmówcy zwra-
cali również uwagę na motywy zdrowotne leżące u podstaw decyzji wyjazdu 
na teren masywu Ałchana. Mówili wówczas o znajdujących się tam źródłach 

8 Należy pokrótce odnieść się tutaj do kilku wybranych aspektów pojęć: pamięć, prze-
szłość i historia. Warto rozpocząć od istotnego rozróżnienia między pamięcią społeczną 
(potocznymi wyobrażenia o przeszłości) a historią (nauką). Andrzej Szpociński pisze 
w tym kontekście: „Wydaje się, że owo odczucie szybkiego starzenia się świata spo-
łecznego i świata kultury jest w kulturze europejskiej XIX, XX, XXI wieku istotnym 
elementem konstytuującym treść pojęcia wielkie wydarzenie historyczne. W dwu mi-
nionych stuleciach i w stuleciu bieżącym to takie zjawiska i fakty, które radykalnie 
zmieniają istniejący porządek rzeczy i wszystko, co było przedtem staje się nieaktualne, 
bezpowrotnie minione, a w konsekwencji prowadzi to do wspomnianego poczucia coraz 
szybszego upływu czasu” (A. Szpociński, Formy przeszłości a komunikacja społeczna, 
[w:] Przeszłość jako przedmiot przekazu, red. idem, P.T. Kwiatkowski, Warszawa 2006, 
s. 10). Zdaniem Szpocińskiego daje się jednak odnaleźć możliwie obiektywne kryterium 
odróżnienia przeszłości najnowszej od przeszłości dawnej. Wymogi takie może spełniać 
kryterium sytuacji świadka. Przeszłość najnowsza – pisze Szpociński – to te zdarzenia, 
których świadkami lub uczestnikami mogli być członkowie najstarszej generacji dane-
go społeczeństwa. W tak określonej historii najnowszej Szpociński wyodrębnia obszar 
węższy – przeszłość autobiografi czną, obejmującą wydarzenia, których bezpośrednim 
świadkiem lub uczestnikiem była dana jednostka. Przeszłość najnowsza daje się zatem 
konkretnie określić, może ona sięgać mniej więcej osiemdziesiąt, dziewięćdziesiąt lat 
wstecz. Zatem przede wszystkim istotny jest w tym wypadku pierwszy układ kultury – 
zgodnie z jego klasycznym rozumieniem zaproponowanym przez Antoninę Kłoskowską 
– oparty na bezpośrednich kontaktach nieformalnych (zob. ibidem, s. 10–14).

9 Książka Baldorżijewa i Eszisambujewa pt. Alkhanay. Mir vechnogo blaga ukazała się 
w dwóch wydaniach w łącznym nakładzie 500 egz. Na jej podstawie w 2014 r. nakręco-
no fi lm dokumentalny pod tym samym tytułem – w fi lmie nie pojawiły się jednak wątki 
dotyczące działalności wyżej wymienionych lamów. Film i książka są znane zarówno 
muzealnikom Muzeum Narodowego w Aginskoje, jak i w środowisku lokalnych histo-
ryków oraz krajoznawców – strażników, twórców i reproduktorów pamięci.

Masyw górski Ałchana jako pole konstruowania i manifestacji buriackości



34

leczniczych, ziołach, świeżym powietrzu, ale też o silnej energii przyspiesza-
jącej regenerację organizmu i poprawiającej kondycję psychiczną. Odnosili 
się przy tym do, istotnych w ich ocenie, praktyk religijnych pozytywnie wpły-
wających na proces zdrowienia czy regeneracji (oprócz wspomnianej energii 
emanującej w świętych miejscach były to modlitwy, recytowanie mantr i różne 
formy medytacji). 

Rozmówcy wspominali także stricte krajoznawcze wyjazdy szkolne. 
Zazwyczaj jednak jeżdżono w niewielkich grupach na rodzinne wycieczki 
i pikniki. Uczestnicy takich wyjazdów wspominają, że mimo charakteru tu-
rystycznego czy leczniczego ludzie zazwyczaj wiedzieli o wcześniejszym 
znaczeniu masywu. Zwłaszcza mineralne źródła lecznicze, nawet w okresie 
ZSRR, posiadały aurę sakralną, choć zazwyczaj nie wyrażaną ofi cjalnie. Takie 
wyjazdy nie miały oczywiście charakteru masowego. Specyfi czna turystyka 
lecznicza, za którą kryły się również motywy religijne, miała niewielki zasięg. 
Przynajmniej w ten sposób opowiadają biorący w tym udział rozmówcy, któ-
rych bezpośrednie doświadczenie biografi czne obejmuje okres od początków 
epoki Chruszczowa po czasy pierestrojki. Świadome jeżdżenie na Ałchanę 
jako do miejsca praktyk obrzędowych dotyczyło zasadniczo dość wąskiej gru-
py ludzi: lamów, którym udało się przeżyć represje, ich rodzin, najbliższych 
sąsiadów i przyjaciół. Przy tej okazji wspomnieć należy, że rodzinne wyjazdy 
na Ałchanę mogą stać się bardzo ciekawym przyczynkiem do szerszych ba-
dań na temat kategorii czasu wolnego jako pola tworzenia i zachowywania 
tożsamościowych granic etniczno-kulturowych, a przede wszystkim indywi-
dualnych praktyk w tym zakresie.

W inny sposób wyjazdy na Ałchanę traktowało pokolenie urodzone w cza-
sach przedsowieckich, a w inny pokolenie ich dzieci i wnuków. Warto w tym 
miejscu odwołać się do opowieści rozmówców wspominających te wydarze-
nia. Relacje, które możemy dziś zebrać i zarejestrować pochodzą oczywiście 
od osób urodzonych już w czasach ZSRR. Oto kilka z nich:

W latach sześćdziesiątych byłam z mamą. Mała byłam, jakoś dziesięć lat mia-
łam, może ciut więcej. Nie było tak łatwo wtedy. Odległość określona, a samo-
chodów niewiele. Pamiętam raz do krewnych po drodze zaszłyśmy. Od kogoś 
wzięli konia i mama dostała. Z siodłem. No i tak na tym pożyczonym koniu 
pojechałyśmy dalej. We dwie. Potem, jakieś osiem–dziesięć kilometrów, zla-
złam z tego konia i mówię, że nie mogę już. Jakieś obcierki mi się porobiły. Ale 
jakoś dotarłyśmy. Potem już samochodem się jeździło. Ciężarówkami. Droga 
była… no, fatalna była. Rzucało nas strasznie z boku na bok. Wtedy ludzie 

Albert Jawłowski 



35

już tam bywali, jeździć zaczęli znowu. Jak byłam już na studiach to latem się 
jeździło [pierwsza połowa lat 70. – przyp. A.J.]. Ciężarówkę trzeba było zor-
ganizować i jechało się w kilka osób. Ale tak bardziej to ludzie dopiero zaczęli 
bywać na Ałchanaju gdzieś w latach osiemdziesiątych. Agińscy zaczęli jeździć 
bardziej. Wcześniej rzadziej ludzie przyjeżdżali, tylko miejscowi, okoliczni 
chodzili. Ale tak bardziej to się zaczęło w latach osiemdziesiątych. Za Gorba-
czowa. Dokładnie to pamiętam. […] Ale tak żeby turyści masowo jeździli, to 
nie. To teraz tak się zrobiło. Szlaki turystyczne, domki, to wszystko dopiero jak 
park narodowy otworzyli, wcześniej żadnych kempingów i turystów nie było. 
Ale ludzie przyjeżdżali, na dziko namioty stawiali, ale bez porównania z tym, 
co teraz. Trzeba było zorganizować ciężarówkę, namioty, taki wojskowy, duży 
namiot na przykład. Materace, pościel, prowiant, kotły. To cała wyprawa była. 
Żadnych toalet, pryszniców. A to, co teraz tam jest, to zupełnie nowe, kilka lat 
dosłownie. Wtedy to droga była tak, że w ogóle trudno było dojechać.

Rozmówczyni odnosi się wprost do masowej turystyki, ale jak już zostało 
wspomniane granica między turystyką, a pielgrzymowaniem była, zwłaszcza 
w wczasach sowieckich, dość płynna. Pielgrzymowanie, odpoczynek przy 
leczniczych źródłach, praktyki religijne i kultywowanie zakazanej tradycji 
są tutaj trudne do rozdzielenia. Wątek indywidualnej turystyki i rodzinnych 
letnich wyjazdów, często w miejsca przyrodnicze uchodzące za święte, zwią-
zane od pokoleń z historią rodzinną i lokalną dość często przewija się również 
w rozmowach z mieszkańcami innych buriackich regionów. Oprócz charakte-
ru rekreacyjnego turystyka rodzinna miała również cechy ukrytej kulturowej 
inicjacji. Charakteryzowało ją obcowanie z miejscami znaczącymi, wywołu-
jącymi rodzinne wspomnienia, lokalne legendy. Rozmówcy wspominają, że 
starsi często wyjaśniali wówczas znaczenie przedsowieckich symboli i tra-
dycji kulturowych. 

W tym kontekście wróćmy jeszcze na moment do wypowiedzi rozmówców. 
Inna mieszkanka okręgu agińskiego tak wspomina wyjazdy na Ałchanę: 

Jeździliśmy jak turyści zwykli. Ale tak czy owak na górę się wchodziło i tam 
bryzgaliśmy, chadak się przywiązywało. Wiedzieliśmy, że to święte miejsce. 
Rodzice nam mówili, że tam się trzeba należycie zachowywać. Nie wolno ro-
bić tego czy tamtego. Czasy były sowieckie, ale ludzie jeździli, wielu modliło 
się w tych miejscach. Inni po prostu wypoczywali, pili, hulali. […] Młodzież 
to w ogóle pojęcia nie miała, starzy wiedzieli. No i jak ci młodzi tam trafi li to 
coś niecoś się zaczynali orientować. Bo starzy dobrze wiedzieli co to za miej-
sca. […] Zwłaszcza w górę jak się poszło. Na Chram Worota. To było święte 

Masyw górski Ałchana jako pole konstruowania i manifestacji buriackości



36

miejsce. I tam ludzie nie chodzili tak po prostu na wycieczkę tylko. […] No 
i kiedy tylko przyjeżdżaliśmy na Ałchanę pierwsze, co robiliśmy, to stawialiśmy 
namiot, zjedliśmy coś i od razu szliśmy na górę. Pamiętam, to było w 1978 r., 
byłam już w ciąży z córką i tak wchodziłam na górę, stromo było, podejście 
od razu, no ale młoda byłam […] tam strumień jest, porywisty, tam arszan jest 
[źródło mineralne – przyp A.J.]. I dalej od razu zaczyna się podejście, ścieżka 
idzie. Tam chodziliśmy się modlić. Tam jest szczelina grzeszników dalej. By-
łam w ciąży, ale to nic, przecisnęłam się. [Chodzi o szczelinę skalną, przejście 
przez nią ma charakter wotywny i przynosi szczęście. Istnieje przeświadcze-
nie, że jeśli intencje człowieka są nieczyste, a jego sumienie obciążają ciężkie 
przewinienia szczelina może się zamknąć – przyp. A.J.]. Na szczyt Ałchany 
wchodziliśmy [mowa o szczycie Ałchanyn oroj – przyp A.J.]. Tam całą oko-
licę widać. Piękna panorama. Wszystko widać, to najwyższe miejsce. Piękne. 
Chodziliśmy tam, podziwialiśmy widok, modliliśmy się. Braliśmy specjalnie 
pszenicę, drobne monety, wiedzieliśmy, że tak trzeba. Tasiemki braliśmy żeby 
zawiesić w świętym miejscu. Wtedy chadaków nie mieliśmy, takich jak trzeba, 
to później dopiero, w latach dziewięćdziesiątych już. Wtedy tylko tasiemki. 
Sami je przygotowywaliśmy, żeby zaznaczyć, że przychodzimy tu w gości, na 
Ałchanę, żeby pan miejsca widział. Żeby powiedzieć: »Byliśmy tutaj, dzięku-
jemy że nas przyjąłeś«” [krewna lamów dugarowych, ałchanaj: 11].

Inny rozmówca, pochodzący z położonej ponad 100 km od masywu Ałchana 
miejscowości Ust-Noryn, opowiada o takich wycieczkach w podobny sposób:

Pojechaliśmy motocyklem, tam była droga bardzo kiepska. Teraz jest już as-
falt. Wszystko zrobili. Ale wcześniej to zła była. Myśmy tam pojechali uralem, 
w siedemdziesiątym roku. Po wodę, na arszan. Więcej po co, no dla szczęścia, 
żeby się wiodło. […] Starzy jeździli, chodzili. Rozstawiali namioty tam, pa-
miętam. Specjalnie jeździli na arszan. Tam było kwasowe źródło wody. Jeszcze 
taki przypadek, mama moja, moja babcia urodziła jeszcze jedną córkę, dziadek 
był lamą. Rankiem wyszła w góry Ałchanajskie. Kilka razy obeszła górę. Nie 
wiem nawet, ile to kilometrów. Zajęło jej to tydzień. Jakiś czas później urodziła 
moją mamę.

Co ciekawe, sama postać współczesnego patrona masywu, opisanego wyżej 
Namnane – lamy była wówczas mało znana. Rozmówcy przyznają, że przed 
1991 r. nie wiedzieli nic na jego temat. 

Albert Jawłowski 



37

O Namnaj lamie nie wiedzieliśmy wtedy. Dopiero niedawno ludzie się dowie-
dzieli. Jak jeździliśmy wtedy, to nikt o tym nie wiedział. Ja przynajmniej nie 
spotkałam się z czymś takim żeby ktoś o tym mówił. […] Teraz jest stupa, 
fi gura. Teraz trzeba się przed nim modlić, od tego zacząć, jak się przyjeżdża. 
Ale kiedyś to nie wiedzieliśmy, nie wiedzieliśmy.

Implantacja postaci Namnane-lamy i uczynienie go jedną z centralnych fi -
gur w procesie konstruowania pamięci zbiorowej oraz tożsamości kulturowej 
całego regionu nastąpiło dopiero w warunkach pełnego odrodzenia ofi cjal-
nych buddyjskich instytucji religijnych. Prawdziwa restytucja, czy może na-
wet skonstruowanie od podstaw mitu Namnane-lamy jako demiurga tradycji 
buddyjskiej Ałchany faktycznie wiąże się z rozwojem turystyki i powsta-
niem w 2000 r. parku narodowego na jej terenie. Ma to zarówno sakralny, jak 
i stricte komercyjny wymiar. Legenda o miejscowym joginie, jego niezwykłe 
dokonania, związane z nim święte miejsca, będące jednocześnie niezwykle 
atrakcyjnymi punktami krajobrazowymi, bez wątpienia wpływają pozytywnie 
na rozwój branży turystycznej. Ruch pątniczy na szerszą skalę zaczyna się 
dopiero po 1991 r., a prawdziwy boom turystyki leczniczo-sakralnej następuje 
mniej więcej dekadę później, czyli w momencie otwarcia Parku Narodowego 
„Ałchanaj” i rozbudowy infrastruktury noclegowej przez fi rmę Alhana-tur.

Zanim zajmiemy się współczesnymi symboliczno-ideologicznymi konota-
cjami Ałchany i zabierzemy się za ich interpretację, przyjrzyjmy się pokrótce 
Parkowi Narodowemu „Ałchanaj”. Pomysł, by na terenie masywu stworzyć 
rezerwat przyrodniczy, sięga lat 90. ubiegłego stulecia. Decyzja o jego otwar-
ciu ofi cjalnie zapadła 15 maja 1999 r., mimo to Park Narodowy „Ałchanaj” 
zaczął działać 1 stycznia 2000 roku. Ofi cjalnym celem jego powołania była 
ochrona przyrody i naturalnego charakteru przyrody – fauny, fl ory i krajo-
brazu masywu wraz z całą spuścizną historyczną i kulturową tego miejsca. 
Wzięto również pod uwagę rozwój działalności badawczej i oświatowej na 
jego terenie. Park podzielono na ścisły rezerwat i miejsca przeznaczone pod 
infrastrukturę wypoczynkową oraz sanatoryjną (gabinety lekarskie, źródła, 
gabinety masażu itp.), którą zarządza specjalnie powołana fi rma Ałchana-
tur mająca siedzibę w Aginskoje i teoretycznie znajdująca się pod kontrolą 
władz okręgu. Artykuł ten nie jest rzecz jasna przewodnikiem turystycznym, 
niemniej jednak pewien ogólny opis infrastruktury i organizacji przestrzeni 
Parku Narodowego „Alhanaj” należałoby pokrótce przedstawić. 

Aktualnie ruch turystyczny ocenia się na ponad 300 tys. gości rocznie. 
Sezon turystyczny trwa tutaj mniej więcej od maja do października po czym 

Masyw górski Ałchana jako pole konstruowania i manifestacji buriackości



38

zamiera. Bilet wstępu na teren parku we wrześniu 2014 r. kosztował 70 ru-
bli. Infrastruktura na terenie parku utrzymana jest w nienajgorszym stanie. 
Za bramą parku szutrową drogę zastępuje równo położony asfalt (dwa lata 
temu zaczęto asfaltowanie szosy biegnącej z Duldurgi do granic parku, prace 
wciąż trwają). Tuż za bramą parku znajduje się świątynia Demczog/Samwary 
– naczelnego bóstwa masywu, stupy i fi gura przedstawiająca Namnane-lamę. 
Dalej znajdują się obozowiska jurt z miejscami noclegowymi, pola namioto-
we, kolonie domków letniskowych, piętrowe domy o wyższym standardzie, 
budynek kurso-konferencyjny i centrum rekreacyjne z kortem tenisowym, 
stołami bilardowymi itp., sezonowe sklepy, punkt gastronomiczny, recepcja 
z informacją i biurem turystycznym, w którym można m.in. wynająć prze-
wodnika lub zapisać się na zorganizowaną wycieczkę. Ponadto są tam toalety, 
łazienki i sauna. Za jedno miejsce w najtańszym domku kempingowym na-
leży zapłacić 600 rubli (2014 r.) i liczyć się z tym, że zostanie się dokwatero-
wanym do innych wypoczywających. Park i obsługująca jego infrastrukturę 
fi rma Alhana-tur oferuje wiele innych usług i rozrywek. W ofercie są m.in. 
możliwość wypożyczenia roweru lub quada czy wzięcia udziału w zorgani-
zowanym łowieniu ryb. Na terenie ośrodka znajduje się również sezonowy 
posterunek policji – w sezonie dyżuruje tam pięciu policjantów.

Nieco dalej, w odległości około 2–3 km, zaczyna się obszar tzw. źródeł. 
Można dotrzeć tam samochodem lub na piechotę. Decydując się na wariant 
spacerowy, mijamy po drodze Ośrodek Weteranów Wojennych, również ob-
sługiwany przez fi rmę Ałchana-tur, sezonowe bary (nazwy punktów gastro-
nomicznych nawiązują do dość szeroko i swobodnie pojmowanej „azjatycko-
ści” miejsca, są to np. „Restauracja Złoty Smok” czy bar „Jurta Tamerlana”). 
Im bliżej bramy prowadzącej na teren ścisłego rezerwatu i leczniczych źródeł, 
tym więcej parkingów, stoisk z buddyjskimi dewocjonaliami i gadżetami (m.in. 
kadzidełkami, kapciami z wielbłądziej wełny, kamizelkami, chińskimi zabaw-
kami, żołnierzykami, pamiątkowymi koszulkami, czapeczkami, magnesami 
na lodówkę i kubeczkami oraz rozmaitymi przedmiotami przypominającymi 
szamańskie akcesoria), książkami (są to głównie albumy ze zdjęciami Ałchany, 
książki autorstwa Dalajlamy XIV i o Dalajlamie XIV, publikacje o Namnane-
lamie, albumy z fotografi ami buriackich dacanów, poradniki zdrowotne, zio-
łowe, książki o tematyce ezoterycznej itp.). Właściciele stoisk i barów to naj-
częściej okoliczni mieszkańcy, będący ajentami obsługiwanymi oczywiście 
przez fi rmę Ałchana-tur.

Wzdłuż drogi ustawiono również duże namioty, w których lamowie udzie-
lają porad lekarskich, sprzedają ziołowe leki i proponują masaż. Można rów-

Albert Jawłowski 



39

nież zwrócić się o radę do zurchajszy (lamy astrologa). Porad udzielają m.in. 
uczniowie i nauczyciele akademii buddyjskiej przy dacanie agińskim. Można 
wykupić tutaj udział w wycieczce po świętych miejscach z lamą przewod-
nikiem. (Standardowa wycieczka po najważniejszych świętych miejscach 
kosztuje 1000 rubli, jeśli zbierze się dziesięć osób, a zazwyczaj takie grupy 
oprowadzają lamowie, cena za osobę spada do 100 – analogiczna wycieczka 
zamówiona w ośrodku wynosi 200 rubli za osobę).

W okolicach barów i przed wejściem na teren rezerwatu ulokowano parkin-
gi. W weekendy w czasie sezonu są niemal całkowicie zajęte. Widać również 
turystów górskich nastawionych na trekking, pielgrzymów, którzy przybywa-
ją w celach stricte religijnych i poszukiwaczy doświadczeń z pogranicza kra-
joznawstwa oraz tzw. duchowości (latem na polach namiotowych przebywa 
wielu młodych ludzi, głównie Rosjan, zafascynowanych buddyjską egzotyką, 
ezoteryką i innymi nurtami szeroko pojętego zjawiska New Age tp..). Tworzy 
to specyfi czny miks przestrzeni postsowieckiej „turbazy”, obiektów sakral-
nych i malowniczych obiektów przyrodniczych. W ich obrębie doświadczenie 
sacrum przeplata się z czysto ludyczną rozrywką przy dźwiękach popularnej 
muzyki, a korzystanie z dobrodziejstw wód mineralnych i czystego powietrza 
z piciem alkoholu i wylegiwaniem się na trawie.

Obok wejścia na wydzielony teren „źródeł” umieszczono tablice infor-
macyjne. Wśród nich uwagę przyciąga tablica z napisem Tablica Aleja Rosji 
– Wszechrosyjska Patriotyczna Akcja. Dowiadujemy się z niej, że w 2014 r., 
w ramach otwartego głosowania we wszystkich podmiotach terytorialnych 
Federacji Rosyjskiej zostaną wybrane rośliny symbolizujące dany region. 
Następnie wybrane gatunki roślin będą wykorzystywane w ekologiczno-
oświatowych projektach służących stworzeniu przyrodniczo-parkowych 
placów reprezentujących przyrodniczy świat Rosji. Cel: „zademonstrować 
jedność kraju, wzmocnić bezpośredni emocjonalny związek mieszkańców 
wszystkich regionów, dać możliwość sformowania ekologicznej kultury, pro-
pagować dbanie o środowisko naturalne” – głosi tekst zamieszczony na ta-
blicy. Czytając dalej, dowiadujemy się, że głównymi organizatorami akcji są 
Ministerstwo Zasobów Naturalnych i Ekologii RF oraz Fundacja Współpracy 
na Rzecz Ochrony Przyrody „Przyroda”. Gdy już wiemy, że ekologiczna więź 
z przyrodą małej ojczyzny powinna współtworzyć szeroki ekosystem więzi 
państwowej, wkraczamy na teren rezerwatu.

Za bramą skonstruowaną w stylu mandżurskim w formie klasztornych wrót 
otwiera się przed nami przestrzeń wypełniona sanatoryjnymi altankami, rzeź-
bami górskich drapieżnych ptaków, kozic oraz innymi ozdobnymi elementami 

Masyw górski Ałchana jako pole konstruowania i manifestacji buriackości



40

bukolicznego kiczu. W jej centralnym miejscu, we wrześniu 2011 r., posta-
wiono fi gurę Otoszo – Buddy Medycyny10. Im głębiej będziemy wchodzić na 
teren rezerwatu, w im wyższych partiach masywu się znajdziemy, tym bardziej 
przyrodnicza przestrzeń sakralna współgrać będzie z aktywnością z zakresu 
sprofi lowanej turystyki górskiej. Zgodnie z założeniem przyjętym przez twór-
ców Parku Narodowego „Ałchanaj”, wszystkie wymienione sfery – przyrod-
nicza, ideologiczna, sakralna, sanatoryjna, handlowa i turystyczna – powinny 
harmonijnie dopełniać się w ramach rozwijania ruchu ekoturystycznego. 

Założyciele Parku Narodowego „Ałchanaj” pojmują ekoturystykę jako 
podróżowanie w celach rekreacyjnych, któremu towarzyszy edukacja w wa-
runkach bezpośredniego kontaktu z przyrodą (strukturą geologiczną, fauną 
i fl orą), krajobrazem oraz znajdującymi się na odwiedzanym terenie miejsca-
mi ważnymi z punktu widzenia historii i kultury. Tak defi niowany ekoturyzm 
powinien ponadto pozytywnie wpływać na procesy ochrony przyrody i kul-
turowej spuścizny, czyli uświadamiać odwiedzającym konieczność ochrony 
przyrody i związanych z nią tradycji kulturowych, stymulując przy tym po-
prawę sytuacji bytowej miejscowej ludności. Ramy tak pojmowanej ekotury-
styki w założeniu należałoby rozszerzyć o bardziej wyspecjalizowane formy 
dydaktyki i nauki, w związku z czym Ałchana miałby w niedalekiej przy-
szłości stać się miejscem praktyk naukowych dla studentów i doktorantów 
rosyjskich oraz zagranicznych uniwersytetów. Realizacji powyższych celów 
mają służyć m.in. powstałe na terenie ośrodka Ałchana-tur centrum informacji 
turystycznej, przygotowanie przewodników, współpraca z lamami w kwestii 
opracowania reguł zachowania na terenie Parku Narodowego, współpraca 

10 Figurę ufundował tybetański lider religijny Esze Lodoj Rinpocze. Wiąże się z tym kilka 
ciekawych niuansów. Z jednej strony uważa się go za przedstawiciela XIV dalajlamy 
w Buriacji, z drugiej strony tajemnicą poliszynela jest konfl ikt między nim a XXIV 
Pandito Chambo Lamą Dambą Ajuszejewem, aktualnym liderem Buddyjskiej Trady-
cyjnej Sanghi Rosji – ofi cjalnej spadkobierczyni tradycji buriackiego buddyzmu sięga-
jącej XVII wieku. Dla wiernych sytuacja ta nie ma większego znaczenia. Ma natomiast 
duży potencjał wyjściowy dla analiz nie tylko osobistych relacji i rywalizacji między 
buriackim Pandito Chambo Lamą i Tybetańczykiem Esze Lodoj Rinpocze, ale również 
skomplikowanych relacji między wspieraną przez państwo Buddyjską Tradycyjną San-
ghą Rosji a XIV dalajlamą – formalnym zwierzchnikiem szkoły geluk, do której należy 
buriacka sangha. Nie będziemy w tym momencie podążać zbyt daleko za tą polityczną 
dygresją wiodącą nas ku relacjom międzypaństwowym między Federacją Rosyjską 
a Chinami oraz ich wpływowi na ofi cjalny stosunek buriackiej sanghi do swego ducho-
wego przywódcy.

Albert Jawłowski 



41

z miejscową ludnością w celu rozwoju lokalnego rzemiosła, a zwłaszcza wy-
rażającego tradycję regionu pamiątkarstwa11.

Ministerstwo Kultury RF zakwalifi kowało w 2014 r. Park Narodowy 
„Ałchanaj” do grupy „udanych projektów” rozwoju turystyki w kategorii 
„Wiejska Turystyka w Rosji”. Co ciekawe, parku nie zakwalifi kowano w ka-
tegoriach „turystyki ekologicznej” i „turystyki pielgrzymkowej”. Wpływ na 
decyzję urzędników miała przede wszystkim współpraca parku z miejscowymi 
producentami żywności. Ministerstwo oceniło, że sąsiedztwo parku wpływa 
bardzo korzystnie na zbyt miejscowych produktów żywnościowych, a tym 
samym na rozwój ekonomiczny regionu. Jak działa to w rzeczywistości, to 
nieco inna kwestia12. Aktualnie na Ałchanie zaczyna przeważać model tury-
styki masowej, w którą włączone są elementy symboliki i praktyk sakralnych 
często oscylujące między głębokim doświadczeniem religijno-duchowym, 
a powierzchowną egzotyką uatrakcyjniającą rozrywkowy wymiar wypoczyn-
ku w górach. To, który z przedstawionych biegunów przeważa, jest rzecz jasna 
kwestią indywidualnego stosunku do Ałchany i motywów leżących u podstaw 
decyzji o przyjeździe na teren parku. 

Jak już zostało powiedziane, ofi cjalnie bardzo istotnym elementem roz-
woju ekoturystki na Ałchanie jest ochrona kulturowej spuścizny i tradycji. 
Przyjrzyjmy się zatem nieco dokładniej obrazowi Ałchany jako złożonej nar-
racji dotyczącej tego, czym jest kultura buriacka w kontekstach lokalnym, 
państwowym i cywilizacyjnym. Głównymi aktorami tworzącymi ofi cjalny 
krajobraz kulturowy Ałchany są: Buddyjska Tradycyjna Sangha Rosji, insty-
tucje państwowe i przedsiębiorcy turystyczni starający się wytworzyć obraz 
Parku Narodowego „Ałchanaj”, który by swoją atrakcyjnością przyciągnął jak 
największą liczbę odwiedzających. Zacznijmy od najszerszego z kontekstu 
cywilizacyjnego. Kultura buriacka, jeśli analizować będziemy ją na podstawie 
obrazu Parku Narodowego „Ałchanaj”, jest elementem kultury mongolskie-
go stepu. Jednocześnie wydarzenia, które w XIX w. wpłynęły na jej formę 
i znaczenie przesunęły centrum cywilizacyjne nadające jej tożsamość w ob-

11 M.C. Itigilova, op. cit., s. 209–210.
12 Faktem jest, że część mieszkańców wiosek leżących w okolicach Ałchany rzeczywiście 

w wymierny sposób korzysta na istnieniu Parku Narodowego (mowa tu głównie o miej-
scowościach: Ilja, Ara Ilja, Ałchanaj, Krasnojarowo, Duldurga). Mieszkańcy tych wio-
sek pracują i zarabiają, obsługując infrastrukturę Ałchana-tur. Można jednak odnieść 
wrażenie, że potencjał nie jest w pełni wykorzystywany. Owszem, miejscowi obsługują 
stragany na Ałchanie, ale przedmioty tam sprzedawane zazwyczaj nie są miejscowej 
produkcji.

Masyw górski Ałchana jako pole konstruowania i manifestacji buriackości



42

szar szeroko pojmowanej cywilizacji indo-tybetańskiej. Po okresie wymu-
szonego uśpienia, koniec XX stulecia z jednej strony były czasem restytucji 
tożsamości mongolskiej z jej indo-tybetańskimi wariantami cywilizacyjny-
mi. Jednocześnie wpływała na nią kultura rosyjska, zwłaszcza jej popularny 
wariant. Zarówno rosyjskojęzyczną popkulturę jak i indo-tybetańską kulturę 
buddyjską trudno będzie tutaj wyabstrahować od ich globalnych wymiarów. 
Skądinąd globalnych wątków znajdziemy tutaj znacznie więcej – będą nimi 
gadżety na straganach, kuchnia, turystyka itp.

Wymiar państwowy tożsamości buriackiej ujawnia wprost przywołana 
już Wszechrosyjska Patriotyczna Akcja organizowana przez Ministerstwo 
Zasobów Naturalnych i Ekologii RF oraz Fundację Współpracy na Rzecz 
Ochrony Przyrody „Przyroda”. Buriacki ekosystem jest niesamoistny, w pełni 
może się wyrazić w ramach szerszego ekosystemu Rosji. Innymi słowy w tym 
kontekście tożsamość buriacka może funkcjonować zaledwie jako element 
wieloetnicznej tożsamości rosyjskiej. Zatem, idąc tym tropem, etniczny Buriat 
jest państwowym Rosjaninem, a kultura buriacka jest częścią szerokiej kul-
tury rosyjskiej i to przez nią najpełniej się wyraża. Wobec tego, parafrazując 
punkt 3 konstytucji Federacji Rosyjskiej, Buriat jest Rosjaninem – elementem 
wielonarodowego rosyjskiego ludu. Buriackość jest zatem wariantem, czy 
wręcz subkulturą, rosyjskości. 

Przyjrzyjmy się wreszcie trzeciemu kontekstowi – lokalnemu. Wróćmy 
jeszcze raz do omówionego wcześniej wątku nieofi cjalnego życia obrzędo-
wego w okresie sowieckim, wychodząc poza znaczenie i sens praktyk stricte 
religijnych. Na to zjawisko można spojrzeć również jak na praktyki obronne 
wobec zagrożenia związanego z postępującymi procesami rusyfi kacji i akul-
turacji realizowanymi pod hasłem tworzenia tożsamości „człowieka sowiec-
kiego”. Po rozpadzie ZSRR pojawiła się szansa na swobodne wyrażanie lo-
kalnej odrębności i związanej z nią tożsamości etnicznej oraz kulturowej. Co 
ciekawe, działalność obrzędowa, prowadzona nieofi cjalnie w czasach ZSRR, 
wciąż nie należy do ofi cjalnej, „pokazowej” warstwy obrazu Ałchany. Mówiąc 
o okresie po 1991 r., możemy zacząć zastanawiać się również nad konsekwen-
cjami utowarowienia ekspresji różnych form tożsamości lokalnej. Osoby kry-
tycznie nastawione wobec zjawiska komercjalizacji praktyk kulturowych na 
Ałchanie, czy w ogóle komercjalizacji kultury, mogłyby dojść do wniosku, 
że jeśli przed 1991 r. specyfi kę lokalnej kultury, a zwłaszcza związanej z nią 
tradycji, próbowano wymazać ze świadomości społecznej, dopuszczając ist-
nienie co najwyżej jej umuzealnionej formy, to po 1991 r. największym za-
grożeniem dla jej autentyczności staje się stopniowo postępująca reifi kacja. 

Albert Jawłowski 



43

To, co przed 1991 r. usiłowano zniszczyć, staje się w coraz większym stopniu 
komercyjnym spektaklem mającym przyciągnąć publiczność gotową zapłacić 
za uczestnictwo w nim. 

Można więc zadać kolejne pytanie, czy kultura buriacka, lub tzw. buriac-
kość w ogóle, jest nie tylko przedmiotem handlu, lecz czy także jej doświad-
czanie i przeżywanie przez samych Buriatów nie staje się de facto aktem 
konsumenckim? Buriaci są przecież pierwszymi konsumentami wytwarza-
nych na Ałchanie praktyk kulturowych. Być może pytanie to nie brzmi zbyt 
dobrze, ale jak się wydaje nie jest czymś szczególnie osobliwym i pada coraz 
częściej w odniesieniu nie tylko do kultur społeczności, które moglibyśmy 
nazwać peryferyjnymi. Utowarowienie kultury i tożsamości stało się przecież 
w ostatnich dekadach jednym z wiodących, uniwersalnych, współczesnych 
problemów badawczych.

Sama etniczność, jak przekonują np. John i Jean Comaroffowie, ma „coraz 
bardziej sformalizowany, utowarowiony charakter, jest o wiele mocniej niż 
kiedykolwiek uwikłana w ekonomię życia codziennego. Do tej podwójności, 
do jednoczesnego wpisania kwestii etnicznych w sfery uczucia i zysku, emocji 
i użyteczności, dochodzi jeszcze inna. Tożsamość kulturowa tu i teraz jeszcze 
bardziej uwidacznia się w dwóch postaciach jednocześnie: jako podmiot wybo-
ru i tworzenia siebie, zwykle poprzez akt konsumpcji, oraz jako oczywisty wy-
twór biologii, genetyki, natury ludzkiej”13. Utowarowienie tożsamości, twier-
dzą dalej, często automatycznie traktowane jest jako dowód na utratę wartości 
jej substancji. Jednak problem ten nie jest tak oczywisty, jak by na pierwszy 
rzut oka mogło się wydawać. Co więcej, coraz bardziej się komplikuje, wraz 
z postępującym procesem inwestycji kapitałowych na polu różnorodności kul-
turowej. „Szeroko odnotowywane przesunięcie w produkcji wartości od sfery 
materialnej do sfery niematerialnej – do sprzedaży wiedzy i własności intelek-
tualnej, doświadczenia, emocji i sposobów autoreprodukcji – sygnalizuje, że na 
rynku pojawiły się obszary życia kiedyś tam nieobecne”14. Czy zatem wbrew 
poglądom dużej części ortodoksyjnych przedstawicieli nauk społecznych – py-
tają Comaroffowie – może tak się zdarzyć, że jedną z możliwych w przyszłości 
ścieżek istnienia etniczności, wraz z jej lokalnymi wariantami, dodajmy, będą 
stanowić etnoinwestycje w rozumieniu zarówno metaforycznym, jak i material-
nym, ich „wejście na rynek” i rozwój „gospodarki tożsamościowej”?15 

13 J.L. Comaroff, J. Comaroff, Etniczność sp. z o.o., tł. W. Usakiewicz, Kraków 2011, s. 7.
14 Ibidem, s. 39–40.
15 Ibidem, s. 16.

Masyw górski Ałchana jako pole konstruowania i manifestacji buriackości



44

W tym kontekście Comaroffowie odwołują się do wypowiedzi Tswagare 
Namane, który przekonywał, że w celu przyciągnięcia gości potrzebne jest 
coś więcej niż tylko dobra infrastruktura hotelowa czy rezerwaty. Autor ten 
nie ma wątpliwości, że ważne jest odkrycie i wyeksponowanie tego, co mo-
głoby uchodzić za „autentyczne”. Ale by tak się stało, trzeba mieć coś do 
zaoferowania, np. niepowtarzalny i atrakcyjny towar, jakim jest kultura. Czy 
zatem tożsamość, żeby przetrwać, zaistnieć w wymiarze globalnym, musi stać 
się atrakcyjnym i dającym się sprzedać przedstawieniem? Tswagare Namane 
uważa, że tak. Komercjalizacja tożsamości, jego zdaniem, „niekoniecznie ob-
niża jej jakość lub redukuje do zwykłego towaru. Wręcz przeciwnie, wprowa-
dzenie na rynek tego co jest autentycznym Tswana, stanowi również sposób na 
refl eksję, na autokreację, na wykształcenie i odczucie tswaności16.

Idąc tym tropem, dla kultury buriackiej turystyka na Ałchanie byłaby rów-
nie ważna jako manifestacja tożsamości przed turystami, ale także, podkreśl-
my raz jeszcze, jako pole doświadczania spektaklu prezentującego własną 
tożsamość kulturową i w tym aspekcie jest być może ważniejsza nawet dla 
samych miejscowych niż dla turystów. Zasygnalizowana pokrótce specyfi ka 
procesu uprawomocniania i obiektywizacji wartości tożsamości kulturowej 
w ramach relacji „kupno–sprzedaż” z pewnością wzbudziłby sprzeciw nie 
tylko ortodoksyjnych wyznawców Szkoły Frankfurckiej myślących w kate-
goriach teorii krytycznej, dla której jednym z podstawowych punktów wyjścia 
jest pojęcie „przemysłu kulturowego”. Nawiasem mówiąc, w słowniku mar-
ketingowym pojawiło się już jakiś czas temu pojęcie „przemysłu etnicznego”. 
Wiąże się ono z funkcjonowaniem dość istotnej branży, która już w pierwszej 
dekadzie XXI w. zaczęła generować ok. 2 mld dolarów zysku w skali roku. 
Największy dochód jak do tej pory przyniósł handel etnicznymi strojami, 
muzyką i wyrobami rzemieślniczymi17.

By wykazać niejednoznaczność utowarowienia na tym polu, Comaroffowie 
odwołali się m.in. do wniosków Marylin Halter, która przekonywała, 

że wywyższenie określonej kultury oraz zbijanie na tym pieniędzy to nie […] 
antytezy. Można też przywołać mimowolny sylogizm Philipa Felfana Xie […]: 
ponieważ (a) utowarowienie niekoniecznie niszczy wytwory kultury, a zarazem 
(b) kultura i turystyka mogą stać się nierozdzielne, to (c) utowarowienie kultury 
jest często pozytywnym mechanizmem poszukiwania autentyczności, środkiem 

16 Ibidem, s. 16–17.
17 Ibidem, s. 24.

Albert Jawłowski 



45

do dążenia do prawdziwego ja indywidualnego i zbiorowego poprzez przyswo-
jenie sobie stanu minionego. 

Przywołali również argumenty Martina Chanocka, który komentując sytuację 
w postkolonialnym świecie, gdzie 

współczesne techniki reklamowe, będące neoliberalną bronią masowego in-
struowania, są powielane przy wytwarzaniu i zbywaniu kultury – nie tej ro-
zumianej antropologicznie, lecz tej w przebraniu, odzianej przez ludzi, którzy 
manifestują swoją kolektywną podmiotowość, obiektywizując ją na potrzeby 
rynku. W szczególności, jak twierdzi, proces rozwoju marki – tworzenia więzi 
uczuciowej z określonym produktem zarówno w formie przedmiotowej, jak 
i w postaci idei z nim skojarzonej – jest pełen wskazówek ułatwiających zrozu-
mienie, jak powstaje przywiązanie do kultury. Proszę zwrócić uwagę na termin 
przywiązanie do kultury. Bez większego ryzyka pomyłki można go przenieść 
na tożsamość etniczną, a w niektórych przypadkach – narodową. W tym jednak 
kryje się istota sprawy. Aby przetrwać kultury, jako marki, muszą esencjalizo-
wać; […] powodzenie i zdolność do trwania uzyskują te kultury, które najlepiej 
rozwijają markę18.

Na pewno warto dalej uważnie przyglądać się wyrażanym przez Ałchanę pro-
cesom kulturowym i tożsamościowym. Ciekowość budzi zwłaszcza kwestia 
postępujących zmian znaczeń oraz sensów krajobrazowych i przyrodniczych 
form Ałchany w czasach „gospodarki tożsamościowej”. Przede wszystkim 
jednak, ważne wydaje się zadanie pytania: w jaki sposób w tym konkretnym 
przypadku logika rynkowa będzie współgrać z ideologiami tożsamościowy-
mi, i w jaki sposób ów specyfi czny, tożsamościowy kapitalizm może stać się 
kolejnym polem gry między dominującymi kulturami centrów a kulturą pery-
feryjną broniącą swojej odrębności. Jednoznaczna odpowiedź byłaby w tym 
momencie prawdopodobnie przedwczesna, co nie zmienia faktu, że już w tej 
chwili należałoby takie pytanie postawić. 

18 Ibidem, s. 27.

Masyw górski Ałchana jako pole konstruowania i manifestacji buriackości



Summary

The Alchana mountain range as a fi eld of constructing 
and manifesting of Buryatness

The article analyses the meanings attributing to space and landscape of the 
Alkhanay mountain range located in the area of the Aga Okrug of the Russian 
Federation. The article attempts to present basic changes in cultural practices 
in various historical periods, taking into consideration the changing cultural 
specifi city of the place: from pre-Buddhist times, through the emergence of 
institutionalized Buddhist religion in this area, through the Soviet era and the 
revival of Buddhist institutions in the 1990s to the beginning of mass tourism 
in the fi rst two decades of the XIX century.

Albert Jawłowski 


